Bernard De Backer, « Mondialisation, virus et anticorps », Routes et déroutes, janvier 2016

Mondialisation, virus et
anticorps

Le tableau est célébre, ce sont Les Ambassadeurs de Hans Holbein, une
ccuvre datée de 1533 et réalisée a ’occasion de la prise de fonction
d’un ambassadeur du royaume de France a la cour d’Angleterre. Il s’agit
d’une célébration de ’humanisme de la Renaissance, illustrée par les
nombreux objets et symboles figurant en arriére-plan du double
portrait. Ces objets ont notamment trait a la science, au commerce et a
la géographie, contemporains des « Grandes découvertes » qui viennent
de se produire. Le Nouveau Monde porte depuis peu le nom d’America,
Magellan vient de faire le tour du globe et le planisphére en arriére-plan
du tableau est inspiré de celui de Johann Schoéner, produit a Nuremberg
en 1523. La puissance naissante de I’Europe, au seuil de la modernité,
s’incarne dans cette géopolitique de la conquéte qui est en plein essor a
I’aube de la mondialisation coloniale.

MAIS CE TABLEAU doit surtout sa
célébrité a I’étrange objet qui figure
en avant-plan, aux pieds des fiers
ambassadeurs. Une sorte d’os de
seiche incliné qui séme le trouble
dans ce bel ordonnancement des
outils du pouvoir et de la conquéte.
Il faut s’éloigner vers la droite, puis
se retourner et jeter un coup d’ceil
rasant sur la toile pour découvrir
ce que représente la figure flottante
: c’est une téte de mort, peinte en
anamorphose. Elle est une figure
emblématique des « Vanités » de la
Renaissance, que 'on retrouve
dans de nombreux tableaux,
rappelant la condition mortelle des
humains (le « memento mori »).
Comme l'exprimait Jacques Lacan
dans son séminaire de 1964 sur
Les quatre concepts fondamentaux
de la psychanalyse (le tableau
figure en couverture de I’édition
écrite de ce séminaire) : « Il nous
refléte notre propre néant, dans la
figure de la téte de mort. »

On se permettra ici une autre
lecture de cette image troublante,
plus métaphorique, sociologique et
historique, qui y associe la mort en
filigrane de la mondialisation. Non
seulement la mort de millions
d’étres humains — exterminés par
les germes, l'esclavage ou 1’épée —
mais aussi la meurtrissure et la
disqualification de leurs croyances,
cultures et modes de vie (qui
concernérent aussi ’Europe, avec
des phases de grande violence
symbolique ou physique).

D’abord par I'imposition coloniale
brutale du christianisme ou des
Lumiéres, sans oublier les ravages
ultérieurs du marxisme-léninisme «
scientifique » et internationaliste.
Ensuite, aprés la mondialisation
coloniale, par I'entremise dun
passager clandestin de la
globalisation technoscientifique et
marchande : une sorte de virus
culturel, différent des agents
microbiens qui décimerent plus de
la moitié des Indiens d’Amérique,



Bernard De Backer, « Mondialisation, virus et anticorps », Routes et déroutes, janvier 2016

s’infiltrant dans les consciences et
les modes de vie des peuples
périphériques a la modernité
européennel. En d’autres mots, un
ambassadeur dissimulé
accompagnerait la diffusion des
sciences et des techniques, de
I’échange marchand et du
capitalisme financier. Examinons
cette hypothése.

De I’explicite a I'implicite

Des perceptions a distance ou par
immersion dans des univers
culturels, extérieurs au monde
occidental, donnent a penser que
ces derniers ont adopté (et parfois
développé) nombre de productions
technoscientifiques, issues de la
révolution moderne, mais sans le
soubassement culturel qui les ont
rendues possibles. Des paysans
africains traditionnels utilisent un
téléphone portable, des talibans
roulent en quatre fois quatre et
filment des séquences sur leur
smartphone, des nomades tibétains
regardent la télévision sous leur
tente en poil de yack couverte de
panneaux solaires. Ainsi, le
djihadiste halant des cadavres
derriére son pick-up ou surfant sur
internet, utilise les produits de la
modernité décadente et « impie »
qu’il s’emploie par ailleurs a
détruire avec ces mémes moyens.
Dans nombre de cas, le désir de
concilier une culture non
européenne avec les bienfaits de la
modernité occidentale est

1 Curieusement, un phénoméne analogue au
tableau de Hans Holbein fait aujourd’hui
mysteére sur le net. Une vidéo étrange qui, une
fois décryptée, fait apparaitre une téte de mort
ainsi que ce message : « Un nouvel ordre est en
marche. Vous le rejoindrez, ou vous tomberez.
Le virus s’est répandu trop largement ; il doit
étre arrété. ». Voir « L’étrange enquéte des
internautes sur deux vidéos inquiétantes », dans
Le Monde du 22 janvier 2016.

explicitement affirmé, comme dans
ces exemples asiatiques, datant du
XIXe siecle, cités par J.-C.
Guillebaud (2008) : « Ame
japonaise, technique occidentale », «
Savoir chinois comme fondement,
savoir occidental comme pratique ».
Ce qui signifie que 'on pourrait
importer les fruits de la révolution
moderne, tout en se préservant de
la modernité elle-méme. Non pas
de la modernité scientifique et
technique, bien entendu, mais de
la modernité culturelle et politique.

C’est la voie qui semble
aujourd’hui choisie par nombre de
pays ou d’ensembles
civilisationnels aussi divers que la
Russie, I'Iran, la Turquie, I'Inde ou
la Chine, pour ne prendre que les
plus grands. Dans la plupart des
cas, ce retour vers les
fondamentaux culturels de pays
contaminés par ’hégémonie
européenne, avec ou sans
colonisation, se fait aprés une
premiére phase

d’« occidentalisation » plus ou
moins longue et profonde. C’est le
cas de l'Inde qui voit un parti
nationaliste hindou, le BJP,
succéder au parti du Congrées plus
de cinquante ans apres
I'indépendance de 1947. Mais
aussi de la Turquie, ou ’hégémonie
d’un parti islamique succéde a
celle du kémalisme qui avait aboli
le Califat en 1924, adopté
l'alphabet latin et imposé une «
laicité » autoritaire. La Russie,
quant a elle, renoue avec une voie
civilisationnelle ou se mélangent
prééminence spirituelle orthodoxe
et ambition « eurasiste » blamant la
décadence occidentale, tout en
passant ’éponge sur les crimes de
masses du stalinisme (rejeton
monstrueux de 'autocratie et du
bolchevisme). En Chine, de



Bernard De Backer, « Mondialisation, virus et anticorps », Routes et déroutes, janvier 2016

nombreuses universités
cornaqueées par le régime a parti
unique ont décidé de bannir
certains savoirs occidentaux de
leur programme, et, comme en
Russie, la lutte contre les ONG de
défense des droits de ’homme bat
son plein.

Quant au monde arabe, il n’est pas
nécessaire ici de revenir sur les
réactivations du fondamentalisme
religieux qui alimentent la terreur,
nourrissent des guerres civiles,
informent ou légitiment des partis
politiques et des régimes établis.
Bien entendu, ces mouvements
sont souvent hybrides, les «
fondamentaux » réactivés étant
meélangés a des vecteurs modernes,
dont la notion d’« Etat nation »
(issue des traités de Westphalie de
1648) n’est sans doute pas le
moins important.

La problématique que nous
abordons dans cette réflexion est
cependant d'un autre ordre que
celle concernant ces diverses
formes de décolonisation culturelle
conscientes et assumeées,
succédant ou non a une
colonisation politique. Il s’agit
plutot de la poursuite d'une
colonisation culturelle
imperceptible apreés la
décolonisation politique, ainsi que
de ses conséquences parfois
extrémement violentes. Le
probléme n’est en effet pas celui
d’une imposition explicite de
vecteurs culturels, mais bien d’une
diffusion silencieuse d'un
paradigme implicitement contenu
dans les productions de la
modernité, « imprudemment »
adoptées par ceux qui lui sont
extérieurs, voire adversaires. D’ou
I'usage métaphorique de
I’'anamorphose, figure mortelle

associée aux Ambassadeurs
d’Holbein posant fierement devant
un globe terrestre. Cette question
est difficile, car elle demande de
faire un pas de c6té par rapport
aux fondements de nos évidences
identitaires intériorisées. Quelques
auteurs l'ont abordée, mais ils ne
sont pas tous d’accord entre eux.
Nous ne pourrons dés lors que
dresser des axes de réflexion
autour de cette question, a partir
de certains d’entre eux, et dont le
premier intérét sera peut-étre de
l’avoir posée le moins mal possible.

Remarquons en passant que
I'interrogation peut aussi étre
formulée en sens inverse.
L’adoption de pratiques ou de
croyances non occidentales
(comme le yoga, le bouddhisme, le
chamanisme mais aussi l'islam
soufi, voire salafiste) entraine-t-elle
une modification structurelle de
I’habitus occidental intériorisé ?
Devient-on shintoiste en mangeant
des sushis ou tibétain en récitant
des mantras ? Bien entendu, le
rapport de force entre les parties et
la nature de I’« ingestion » ne sont
pas les mémes?, mais le fait
d’inverser la question permet peut-
étre d’entrevoir une partie de la
réponse. Elle tient en effet dans la
puissance de résistance de
I'identité culturelle, plus

2 Dans le cas du bouddhisme, diverses études
montrent que les pratiques des Occidentaux se
coulent dans le modeéle du développement
personnel et de I'individualisme occidental, ce
qui n’est évidemment pas le cas des adeptes
orientaux, y compris en situation d’'immigration.
Le constat est semblable pour le yoga. Je me
permets de renvoyer a mes articles « Vacuité
occidentale et miroir bouddhique » et « Le
karma des moules », La Revue nouvelle, aoiit
2004, ainsi qu’a mon Courrier hebdomadaire du
Crisp, Bouddhismes en Belgique (2002). Notons
que les religions « occidentales » subissent peu
ou prou le méme sort en Orient.



Bernard De Backer, « Mondialisation, virus et anticorps », Routes et déroutes, janvier 2016

particulierement dans celle de sa
dimension si profondément
immergée qu’elle reste en partie
inconnue aux acteurs eux-mémess3.

Résistance tenace des cultures

Dans un propos saisissant, le
psychanalyste et historien du droit
Pierre Legendre, s’adressant a un
public japonais dans une
conférence titrée « Ce que [’Occident
ne voit pas de ’Occident » (donnée
en 2003 a Tokyo), termine son
exposeé par cette comparaison :

« En concluant cette conférence, je
me souviens d'un propos que
j'adressai a des étudiants pour
illustrer la difficulté de la
communication humaine :
personne ne réve a la place d’un
autre. Cela prouve a la fois la
solitude de ’'homme dans son
rapport a lui-méme, et son
incapacité de faire passer dans la
parole le fond de son étre, sa
propre part d’inconnu. Et cela vaut
pour les cultures, a la fois solitaires
et opaques a elles-mémes, toujours
confrontées a la difficulté de
communiquer » [souligné par
l'auteur|. En d’autres mots, le
point de vue défendu par Legendre
est que les cultures intériorisées
par les humains comportent une
part obscure et indicible, tout
comme le réve, selon Freud,
comporte un point nodal qui
résiste a toute verbalisation et que
le Viennois nommait '« ombilic du
réve ».

Ce point de vue assez radical, bien
qu’ambigu dans sa formulation (il
est tantot question d’« incapacité »,
tantot de « difficulté »), a le mérite
de poser une balise intéressante
sur la profondeur des identités

3 Que Pierre Legendre nommera « la Balafre »
(2007) et Jean-Pierre Dupuy (2008) « la
Marque ».

culturelles, qui ne sont pas des
vétements légers que 'on pourrait
enlever ou endosser comme bon
nous semble. L’expérience de
I'immigration, ou celle du voyage
prolongé, en immersion dans des
cultures trés différentes, peut nous
faire percevoir la résistance dun
habitus culturel (ce que Bourdieu
nommait '« hystérésis de

I’habitus ») et les dangers de son
vacillement?. Il faut parfois
plusieurs générations pour opérer
des changements, et il peut y avoir
des réactivations identitaires dans
certaines circonstances.

Mais de quelle nature est, selon
Legendre, l'identité profonde de
I’habitus occidental qui borde son
« ombilic » ? Il reléve d’abord d’une
généalogie et dés lors d’'une
transmission entre générations. Le
coeur de l'identité occidentale est la
conjonction du judéo-christianisme
et du droit romain. Si la filiation
judéo-chrétienne et ses
transformations (réformes
religieuses, révolution scientifique,
avénement des Lumiéres,
mutations politiques) sont bien
connues, notamment par des
travaux tels que ceux de Marcel
Gauchet qualifiant le christianisme
de la « religion de la sortie de la
religion », la dimension du droit
romain l’est beaucoup moins.
Pourtant, nombre d’auteurs (dont
Gauchet qui se fonde notamment
sur les travaux d’Ernst

4 Nous entendons par la cette expérience du
voyage qui nous plonge seuls et démunis dans
un univers culturel totalement différents du
notre. L’histoire relatée par I'écrivain suisse
Nicolas Bouvier dans Le Poisson-scorpion en est
un exemple emblématique. On connalt par
ailleurs les « folies » que peut engendrer le choc
culturel, comme celles qui affectent des
Occidentaux en Inde ou des Japonais a Paris.



Bernard De Backer, « Mondialisation, virus et anticorps », Routes et déroutes, janvier 2016

Kantorowicz®) identifient le
moment germinal de la modernité
occidentale entre le XI¢ et le XIIe
siécle, qui est précisément le
moment de la conjonction entre le
christianisme et le droit romain,
préparatoire de la Renaissance.

Au cceur de cette conjonction,
toujours selon Legendre, le concept
de « loi universelle » qui concerne
autant des notions juridiques
comme le contrat, le témoignage, la
preuve rationnelle par 'examen des
faits a la place de l'ordalie (le «
jugement de Dieu »), que la notion
scientifique de « loi ». La
conjonction des aspects juridique
et scientifique trouve son origine
dans ce que l'auteur nomme une «
OPA du christianisme sur le droit
romain »°. L'univers apparait dés
lors comme un « Grand Livre »
(source biblique) qu’il convient de
déchiffrer pour en découvrir les lois
(source romaine) qui permettront
de s’en rendre maitre, notamment
par la conquéte et le commerce. Ce
que le tableau de Holbein illustre
en arriere-plan des Ambassadeurs
: le planispheére et les outils
scientifiques nécessaires a la
maitrise du monde. On y trouve
notamment un ouvrage titré Un
livre nouveau et fiable pour
apprendre le calcul et destiné aux
marchands (1526) et, sur le globe
terrestre, la ligne de partage du
monde entre Espagnols et
Portugais établie par Alexandre VI
dans le traité de Tordesillas de
1494. Or la lettre antérieure du

5 Auteur du livre d’histoire médiévale, du droit et
de philosophie politique Les Deux Corps du roi.
Essai sur la théologie politique au Moyen Age,
version frangaise publiée chez Gallimard en
1989.

6 Notamment parce que les Evangiles chrétiens,
contrairement a la Bible juive et au Coran
musulman, ne comportent pas de regles sociales.

pape Alexandre VI, qui date de
1493, énonce « le droit de
commercer et le droit de propager
le Salut par Jésus-Christ » comme
le souligne Legendre. La lettre
énonce aussi, toujours selon
l’auteur, les taches du
gouvernement moderne : «
Entreprendre, étudier, apporter
des soins diligents, sans épargner
travail, dépense, dangers encourus
jusqu’a verser son propre sang.” »

L’analyse freudienne de Legendre a
partir de ’Occident, tend a établir
des paralléles entre l'identité
psychique et l'identité culturelle.
Elle débouche sur le constat d'une
résistance particulierement forte de
cette derniére a la connaissance de
ses fondements, et, par
conséquent, a sa capacité a
changer et a se laisser contaminer
par d’autres. Il ne s’agit cependant
pas d’un essentialisme culturaliste
totalement clos, car le mécanisme
de production identitaire est
considéré par Legendre comme
étant universel. Souvenons-nous
par ailleurs du balancement entre

« incapacité » et « difficulté » dans le
paragraphe cité plus haut, au sujet
de la métaphore du réve. Enfin, le
plus significatif est peut-€étre le fait
qu’il a prononcé sa conférence « Ce
que ’Occident ne voit pas de
I’Occident » au... Japon, ce qui
suppose une certaine foi dans la
communication interculturelle. On
peut cependant se demander dans
quelle mesure, selon cette vision, la

7 La lettre dénommée Bulle Inter caetera est
accessible en ligne. Le Pape Alexandre VI -
Rodrigo de Borja de son nom - est par ailleurs
connu pour sa vie de débauche et sa nombreuse
descendance. C’est donc un des papes les plus
débauchés de I'Eglise catholique romaine,
mélange du marquis de Sade et de I'ancien
président du FMI, qui fut 'agent de
I'occidentalisation du monde



Bernard De Backer, « Mondialisation, virus et anticorps », Routes et déroutes, janvier 2016

mondialisation techno-scientifico-
économique débouche sur une «
occidentalisation du monde ». Les
anticorps permettant d’éviter ce
scénario seraient en quelque sorte
incarnés par le lest qui
maintiendrait le centre de gravité
des cultures en dessous de la ligne
de flottaison, telle la partie
immergée d’un iceberg.

Diffusion voilée de ’autonomie
occidentale

C’est également, mais dans une
certaine mesure seulement, la
perspective de Marcel Gauchet qui
se pose la méme question sur les
aléas de la mondialisation
culturelle que J.-C. Guillebaud ou
P. Legendre. Elle a été explicitée
notamment lors d’analyses trés
éclairantes sur le fondamentalisme
islamiste, dans le contexte des
attentats de Paris (ceux de janvier
et puis ceux de novembre 2015).
Mais son paradigme explicatif et sa
réponse sont sensiblement
différents, a la fois plus
universalistes et moins abrupts ou
énigmatiques dans leur énoncé. La
ligne générale est celle du
processus de « sortie de la religion »
qui est au coeur de son
interprétation de ’histoire politique
des sociétés européennes,
longuement analysée dans Le
désenchantement du monde. Une
histoire politique de la religion
(1985). Comme on le sait, Gauchet
oppose de maniére idéaltypique
deux formes d’organisation
collective : la premiére « structurée
par la religion » et qualifié
d’hétéronome selon les termes de
Kant ; la seconde « inventée par la
démocratie », c’est-a-dire autonome
comme l’exprimait également le
philosophe des Lumiéres.

Le cheminement qui méne d'un
type a 'autre est d’autant plus
tortueux qu’il s’effectue « a
reculons », la matrice religieuse
résistant de maniére extrémement
tenace et subtile, notamment en
prenant le visage d’'une
sacralisation de 'immanence et de
l'autonomie®. Deux expressions
récentes en sont particuliérement
éclairantes : les totalitarismes
européens du XXe siécle qui, selon
Gauchet, sont « des modernes qui
ne savent pas qu’ils sont des
anciens malgreé eux », et le
fondamentalisme qui « est un
passéiste résolu qui ignore a quel
point il est un moderne malgré

lui »9. La modernité produit des
anticorps qui sont souvent
composites et hybrides,
incorporant dans leur idéologie et
dans leur action des aspects de ce
qu’ils combattent. Nous retrouvons
d’une certaine manieére la face
immergée de l'identité culturelle de

8 Aujourd’hui, 'autonomie peut faire I'objet
d’une conception de type providentialiste, autant
dans la « main invisible » des libéraux que dans
celles des libertariens ou anarchistes, voire des
pédagogues antiautoritaires qui considérent que
I'enfant laissé a lui-méme est le meilleur garant
de son développement « naturel ». Alain
Touraine avait déja bien pointé cette question
dans Production de la société (1973), en
comptant la main invisible parmi les « garants
méta-sociaux ».

9 Dans Marcel Gauchet, « Les ressorts du
fondamentalisme », Le Débat, n° 185, mai-aolit
2015. Cet article, trés consistant et éclairant a
nos yeux, contextualise et place en perspective
les conséquences de la mondialisation coloniale,
puis marchande, sur les univers traditionnels
non-occidentaux. Il explicite par ailleurs les
différents facteurs qui spécifient I'lslam au sein
de I'ensemble des réactivations
fondamentalistes. Il reprend et développe
nombre de themes exposés antérieurement dans
son intervention du 27 janvier 2015, « « Sortie
de la religion et violences religieuses », faite
dans le cadre de la legon de cléture du Forum
France Culture : L’année vue par la philosophie,
grand amphithéatre de La Sorbonne a Paris.



Bernard De Backer, « Mondialisation, virus et anticorps », Routes et déroutes, janvier 2016

Legendre, mais selon des
parametres différents. Car c’est le
rapport a la religion comme force
structurante qui en constitue le
levier secret, et non pas le droit.

Dans le cas de lislamisme (piétiste,
politique ou djihadiste), il ne s’agit
nullement, selon Gauchet, d'un
mystérieux « retour du religieux »,
mais bien de la réactivation
défensive d’une structuration
hétéronome face a la
mondialisation — qui n’est pas
seulement une mondialisation
marchande et technoscientifique,
mais également une

« mondialisation de la sortie de la
religion ». Et c’est ici que nous
retrouvons notre « téte de mort » en
anamorphose, car ce phénomeéne
est bien souvent masqué. Un
passage de son interview au
journal Le Monde, « Le
fondamentalisme islamique est le
signe paradoxal de la sortie du
religieux » (2015), est
particulierement explicite : « La
religion a organisé la vie des
sociétés et l'originalité moderne est
d’échapper a cette organisation.
Or, la sortie de cette organisation
religieuse du monde se diffuse
planétairement. D’une certaine
maniére, on pourrait dire que c’est
le sens dernier de la
mondialisation. La mondialisation
est une occidentalisation culturelle
du globe sous l'aspect scientifique,
technique et économique, mais ces
aspects sont en fait des produits de
la sortie occidentale de la religion.
De sorte que leur diffusion impose
a I'ensemble des sociétés une
rupture avec l'organisation
religieuse du monde. » Il serait dés
lors vain d’espérer s’approprier les
produits de la modernité en
conservant un univers religieux et
politique traditionnel : « Quand on

se saisit de ces objets, de ces
instruments, de ces modes de
réflexion et d’action, on attrape
avec eux lesprit de la structuration
autonome, contrairement a
I'impression que l'on pourrait avoir
I'un sans l'autre ; en apparence
oui, en réalité, non. » (Gauchet, Le
Débat, 2015 ) [je souligne].

L’appropriation des techno-
sciences et de I'univers marchand
par les sociétés non occidentales,
sans parler d’autres aspects tels
que l'organisation internationale,
structurée selon le principe de
I’Etat nation issu des traités de
Westphalie, ne produit dés lors pas
les mémes effets que l'ingestion des
sushis ou la pratique du yoga chez
les Occidentaux. Dans le premier
cas, les productions de la
modernité ne pourraient in fine
étre dissociées de « la sortie de la
religion », dont ils sont des
produits comme « des expressions
typiques de la structuration
autonome », alors que dans le
second, leur adoption ne produit
pas une « orientalisation » des
adeptes. Ceci non seulement parce
que les sushis n’induisent pas plus
d’animisme dans leur production
que dans leur ingestion, et que 1'on
peut pratiquer le yoga, le soufisme
ou le bouddhisme dans une
perspective occidentale, mais
surtout parce que l'ordre de
grandeur, le rapport de forces, la
puissance induite (scientifique,
militaire, commerciale...) et, non
des moindres, la logique évolutive
sont sans commune mesure. Car il
y a sans conteste un
évolutionnisme chez Gauchet,
documenté et subtil, qui conduit,
par mille détours et surprises de
I’histoire, les sociétés humaines de
« ’hétéronomie » a « 'autonomie ».
Il n’aboutit évidemment pas a une



Bernard De Backer, « Mondialisation, virus et anticorps », Routes et déroutes, janvier 2016

« fin de T’histoire » (une maniére de
sacraliser l'issue autonome), une
réconciliation finale des hommes,
mais a un « nouveau monde »
instable, incertain et ouvert que
devient le monde social-humain
démocratique dans lequel une
partie de ’humanité est entrée.

Racines culturelles de la science
et « futurisme social »

Comment se produit dés lors la
transmission plus ou moins voilée
du virus culturel et sociopolitique
occidental associé a la
mondialisation technoscientifique
et marchande ? Quelle est la
nature du caractére « insécable »
des « outils de la puissance
occidentale » et du « cadre
intellectuel et sociopolitique ou ils
ont pris naissance » (Gauchet,
ibidem) ?

On aborde ici les soubassements
culturels et symboliques de la
démarche scientifique et de ses
conséquences pratiques, a travers
le monde de la technique, dans
une perspective de transformation
de l'ici-bas et non dans celle d’'un «
simple savoir ». Il ne s’agit en effet
pas d’'une production scientifique
qui se contenterait de la
connaissance pure, sans
perspective de maitrise et de
transformation de la nature
(comme les Grecs, les Arabes ou
les Chinois on pu la développer),
mais bien d’une articulation entre
le développement de la science et
celle des instruments de la
maitrise et de la transformation du
monde, comme l’illustre le tableau
d’Holbein.

Cela peut difficilement se concevoir
sans le contexte d'un basculement
du temps social légitime du passé
vers l'avenir, dont a notamment
témoigné en France la fameuse

Querelle des Anciens et des
Modernesl!0. Et pas d’avantage
sans une mutation de la vision
cosmologique occidentale
meédiévale vers la vision moderne.
Cosmologie dans laquelle la «
nature » devient extérieure aux
hommes et « sans ame », objet de
connaissance scientifique, de
représentation picturale et de
soumission au seul bénéfice des
humains!!l. Comme l’écrit Philippe
Descola (2010), « L'invention du
paysage occidental supposait que
les éléments naturels soient
soustraits aux fins d’édification de
la scene religieuse, qu’ils
s’éloignaient de l’espace sacré afin
de mener une existence a part, et
c’est la fonction décisive que la
perspectivel? rendit possible. » [Je
souligne] Le tableau de Holbein, on
l’aura compris, participe
pleinement de cette laicisation de
la scéne picturale. La
mondialisation technoscientifique

10 Dispute littéraire qui enflamma I’Académie
francaise au XVlle siécle. Elle opposait les «
Anciens » qui soutenaient que la création
littéraire devait imiter les Classiques de
I'’Antiquité, représentant la perfection
indépassable, et les « Modernes », qui
affirmaient que les Classiques n’étaient pas
indépassables et que la littérature devait
innover. Une « querelle » similaire avait eu lieu
en Italie a la Renaissance et d’autres se
diffuserent sur le continent européen. La portée
de cette querelle est plus profonde que la
création littéraire.

11 Les transformations de l'univers pictural de la
représentation du monde et des hommes en
témoignent, avec I'objectivation de la nature et
I'individualisation des humains. Voir a ce sujet le
chapitre « Un monde objectif » dans La fabrique
des images, ouvrage dirigé par Philippe Descola.
Mais également le livre remarquable de Tzvetan
Todorov, Eloge de l'individu. Essai sur la peinture
flamande de la Renaissance, Seuil 2014.

12 Sur la perspective et son origine arabe, mais
utilisée en Occident, voir l'article trés instructif
de Mostafa Chebbak, « L’islam et I'image : entre
apories et désastres », La Revue nouvelle
n°8/2015



Bernard De Backer, « Mondialisation, virus et anticorps », Routes et déroutes, janvier 2016

n’est dés lors pas uniquement la
transmission « clandestine » d'un
modele culturel qui arase les
références religieuses des pays non
occidentaux. Elle est aussi liée a
une conception de 'avenir comme
temps social légitime, a 'opposé de
celui du passé légué par les « pieux
ancétres » qu’il s’agirait de
reproduire ou de recréer, comme
dans le cas de l'islamisme voulant
recréer ’age d’or des premiers
califes « bien inspirés ».

Les conséquences de ce
phénomeéne, rapidement résumeé
ici, nous permettent sans doute de
mieux comprendre les enjeux
culturels redoutables liés a la
globalisation, car « Si la
mondialisation jette toutes les
sociétés dans la méme histoire,
c’est a partir d’histoires
profondément différentes, c’est le
lieu d’en prendre la mesure, contre
le présentisme qui pousse a les
mettre toutes sur le méme plan »
(Gauchet, ibidem)13. Le choc
semble donc inévitable, a I'interne
comme a l’externe, comme nous le
montrent les réactivations
religieuses, plus ou moins ouverte
ou voilées, dans différentes parties
du monde. Mais il est tout aussi
important de souligner la
méconnaissance fréquente des
ressorts symboliques qui sont en
jeu, chez nombre d’intellectuels
occidentaux|[!4 censés nous éclairer
sur la marche du monde.

13 C’est dans quasiment les mémes termes
qu’Albert Bastenier fait un constat similaire dans
« L’esprit du terrorisme », La Revue nouvelle,
8/2015.

14 ['incapacité des intellectuels et militants de
gauche, notamment, a « prendre le fait religieux
au sérieux » - du FLN a Daech, en passant par
I'Iran et I'islamo-gauchisme - a été
remarquablement mis en évidence par Jean
Birnbaum dans son livre Un silence religieux. La

Le véritable tollé que suscita,
surtout en France, le livre sans
cesse cité de Huntington, publié en
1996 et titré Le Choc des
ciwvilisations dans son édition
francaise, est de ce point de vue
particuliéerement révélateur. Par un
phénomeéne de projection qui reléve
plus de la psychologie des
profondeurs que du débat
intellectuel, nombre de beaux
esprits universitaires et
universalistes lui reprochérent
(souvent sans l’avoir lu, semble-t-
il) de susciter une sorte de « guerre
des mondes »15, alors que son
intention, explicitement formulée
dans les pages introductives de
l'ouvrage, était exactement
inversel®. Comme si ces critiques
avaient en quelque sorte projeté
leurs propres mauvaises pensées
sur l'auteur, transformé en bouc
émissaire chargé de leurs souhaits
refoulés, dont le moindre n’était

gauche face au djihadisme (2016). On lui
reprochera cependant de peu distinguer la
dimension géopolitique de ce « retour du
religieux ». Il ne s’agit en effet pas d'un retour du
théologico-politique chez les croyants des
religions européennes. Par ailleurs, les
similitudes et différences tres éclairantes que
I'auteur reléve entre islamistes et marxistes
révolutionnaires sont liées a la dimension de «
religion séculiére » voilée de ces derniers, ce qui
explique en bonne partie leur cécité spécifique.
15 Un des arguments utilisés était de rendre le
politologue étatsunien responsable
d’évenements historiques qui lui donnérent
raison (montée de I'islamisme, réveil identitaire
en Russie, événements en Ukraine...). Cela par
une « prophétie auto-réalisatrice », son livre
étant supposé avoir suscité ce qu'il aurait prédit.
Il est dans ce contexte utile de rappeler que
Samuel Huntington s’est farouchement opposé a
la guerre contre I'lrak. Voir notamment Jean
Birnbaum, « Le Choc des civilisations de
Huntington. Une pensée dénaturée », L’Atlas des
civilisations 2015, Hors série Le Monde et La Vie.
16 Pour une analyse plus détaillée de ce « proces
en sorcellerie », voir I'article d’'Hervé Cnudde, «
Faut-il pendre Samuel Huntington ? », La Revue
nouvelle, octobre 2001.



Bernard De Backer, « Mondialisation, virus et anticorps », Routes et déroutes, janvier 2016

sans doute pas la passion incertaine ou le théologico-
ethnocentrique de leur politique assuré, voire les
universalisme. Les anticorps, « modernités métisses » entrevues
générés par le virus de la et souhaitées par J.-C.
mondialisation, semblent dés lors Guillebaud ? Et quels autres
aussi actifs chez ceux qui en sont combats, encore impensables

les propagateurs, cela par une aujourd’hui, succéderont a ceux-
naturalisation de leur vision du la?

monde et un déni de la dimension
symbolique construite des mondes
humains. Reste a savoir qui
emportera la partie : 'autonomie

Bernard De Backer, janvier 2016

Références

Birnbaum Jean, Un silence religieux. La gauche face au djihadisme, Seuil,
2016

Chebbak Mostafa, « L’islam et I'image : entre apories et désastres », La Revue
nouvelle n°8/2015

Hervé Cnudde, « Faut-il pendre Samuel Huntington ? », La Revue nouvelle,
octobre 2001

Descola Philippe (dir.), La Fabrique des images. Visions du monde et formes
de la représentation, Somogy éditions d’Art, 2010

Dupuy Jean-Pierre, La Marque du sacré, éd. Carnets Nord, 2008

Gauchet Marcel, « Sortie de la religion et violences religieuses ». Lecon de
cloture du Forum France Culture : L’année vue par la philosophie, grand
amphithéatre de La Sorbonne a Paris, 27 janvier 2015

Gauchet Marcel, « Les ressorts du fondamentalisme islamique », Le Débat,
mai-aout 2015

Gauchet Marcel, « Le fondamentalisme islamique est le signe paradoxal de la
sortie du religieux », interview dans Le Monde du 21 novembre 2015

Guillebaud Jean-Claude, Le Commencement d’un monde. Vers une modernité
meétisse, éditions du Seuil, 2008

Huntington Samuel, Le Choc des civilisations, Paris, Odile Jacob, 1997 (The
Clash of Civilizations and the Remaking of World Order, New York, Simon &
Schuster,’ 1996)

Legendre Pierre, Ce que [’Occident ne voit pas de l’Occident. Conférences au
Japon, Paris, Ed. Mille et une nuits, 2004

Legendre Pierre, La Balafre. A la jeunesse désireuse..., €d. Mille et une nuits,
2007

Todorov Tzvetan, Eloge de lindividu. Essai sur la peinture flamande de la
Renaissance, Seuil 2014

10



