
Bernard De Backer, « Mondialisation, virus et anticorps », Routes et déroutes, janvier 2016 

 1 

Mondialisation, virus et 
anticorps 

 

Le tableau est célèbre, ce sont Les Ambassadeurs de Hans Holbein, une 
œuvre datée de 1533 et réalisée à l’occasion de la prise de fonction 
d’un ambassadeur du royaume de France à la cour d’Angleterre. Il s’agit 
d’une célébration de l’humanisme de la Renaissance, illustrée par les 
nombreux objets et symboles figurant en arrière-plan du double 
portrait. Ces objets ont notamment trait à la science, au commerce et à 
la géographie, contemporains des « Grandes découvertes » qui viennent 
de se produire. Le Nouveau Monde porte depuis peu le nom d’America, 
Magellan vient de faire le tour du globe et le planisphère en arrière-plan 
du tableau est inspiré de celui de Johann Schöner, produit à Nuremberg 
en 1523. La puissance naissante de l’Europe, au seuil de la modernité, 
s’incarne dans cette géopolitique de la conquête qui est en plein essor à 
l’aube de la mondialisation coloniale. 

MAIS CE TABLEAU doit surtout sa 
célébrité à l’étrange objet qui figure 
en avant-plan, aux pieds des fiers 
ambassadeurs. Une sorte d’os de 
seiche incliné qui sème le trouble 
dans ce bel ordonnancement des 
outils du pouvoir et de la conquête. 
Il faut s’éloigner vers la droite, puis 
se retourner et jeter un coup d’œil 
rasant sur la toile pour découvrir 
ce que représente la figure flottante 
: c’est une tête de mort, peinte en 
anamorphose. Elle est une figure 
emblématique des « Vanités » de la 
Renaissance, que l’on retrouve 
dans de nombreux tableaux, 
rappelant la condition mortelle des 
humains (le « memento mori »). 
Comme l’exprimait Jacques Lacan 
dans son séminaire de 1964 sur 
Les quatre concepts fondamentaux 
de la psychanalyse (le tableau 
figure en couverture de l’édition 
écrite de ce séminaire) : « Il nous 
reflète notre propre néant, dans la 
figure de la tête de mort. » 

 

On se permettra ici une autre 
lecture de cette image troublante, 
plus métaphorique, sociologique et 
historique, qui y associe la mort en 
filigrane de la mondialisation. Non 
seulement la mort de millions 
d’êtres humains – exterminés par 
les germes, l’esclavage ou l’épée – 
mais aussi la meurtrissure et la 
disqualification de leurs croyances, 
cultures et modes de vie (qui 
concernèrent aussi l’Europe, avec 
des phases de grande violence 
symbolique ou physique).  

D’abord par l’imposition coloniale 
brutale du christianisme ou des 
Lumières, sans oublier les ravages 
ultérieurs du marxisme-léninisme « 
scientifique » et internationaliste. 
Ensuite, après la mondialisation 
coloniale, par l’entremise d’un 
passager clandestin de la 
globalisation technoscientifique et 
marchande : une sorte de virus 
culturel, différent des agents 
microbiens qui décimèrent plus de 
la moitié des Indiens d’Amérique, 



Bernard De Backer, « Mondialisation, virus et anticorps », Routes et déroutes, janvier 2016 

 2 

s’infiltrant dans les consciences et 
les modes de vie des peuples 
périphériques à la modernité 
européenne1. En d’autres mots, un 
ambassadeur dissimulé 
accompagnerait la diffusion des 
sciences et des techniques, de 
l’échange marchand et du 
capitalisme financier. Examinons 
cette hypothèse. 

De l’explicite à l’implicite 

Des perceptions à distance ou par 
immersion dans des univers 
culturels, extérieurs au monde 
occidental, donnent à penser que 
ces derniers ont adopté (et parfois 
développé) nombre de productions 
technoscientifiques, issues de la 
révolution moderne, mais sans le 
soubassement culturel qui les ont 
rendues possibles. Des paysans 
africains traditionnels utilisent un 
téléphone portable, des talibans 
roulent en quatre fois quatre et 
filment des séquences sur leur 
smartphone, des nomades tibétains 
regardent la télévision sous leur 
tente en poil de yack couverte de 
panneaux solaires. Ainsi, le 
djihadiste halant des cadavres 
derrière son pick-up ou surfant sur 
internet, utilise les produits de la 
modernité décadente et « impie » 
qu’il s’emploie par ailleurs à 
détruire avec ces mêmes moyens. 
Dans nombre de cas, le désir de 
concilier une culture non 
européenne avec les bienfaits de la 
modernité occidentale est 

                                           
1	Curieusement,	un	phénomène	analogue	au	
tableau	de	Hans	Holbein	fait	aujourd’hui	
mystère	sur	le	net.	Une	vidéo	étrange	qui,	une	
fois	décryptée,	fait	apparaître	une	tête	de	mort	
ainsi	que	ce	message	:	«	Un	nouvel	ordre	est	en	
marche.	Vous	le	rejoindrez,	ou	vous	tomberez.	
Le	virus	s’est	répandu	trop	largement	;	il	doit	
être	arrêté.	».	Voir	«	L’étrange	enquête	des	
internautes	sur	deux	vidéos	inquiétantes	»,	dans	
Le	Monde	du	22	janvier	2016.	

explicitement affirmé, comme dans 
ces exemples asiatiques, datant du 
XIXe siècle, cités par J.-C. 
Guillebaud (2008) : « Âme 
japonaise, technique occidentale », « 
Savoir chinois comme fondement, 
savoir occidental comme pratique ». 
Ce qui signifie que l’on pourrait 
importer les fruits de la révolution 
moderne, tout en se préservant de 
la modernité elle-même. Non pas 
de la modernité scientifique et 
technique, bien entendu, mais de 
la modernité culturelle et politique. 

C’est la voie qui semble 
aujourd’hui choisie par nombre de 
pays ou d’ensembles 
civilisationnels aussi divers que la 
Russie, l’Iran, la Turquie, l’Inde ou 
la Chine, pour ne prendre que les 
plus grands. Dans la plupart des 
cas, ce retour vers les 
fondamentaux culturels de pays 
contaminés par l’hégémonie 
européenne, avec ou sans 
colonisation, se fait après une 
première phase 
d’« occidentalisation » plus ou 
moins longue et profonde. C’est le 
cas de l’Inde qui voit un parti 
nationaliste hindou, le BJP, 
succéder au parti du Congrès plus 
de cinquante ans après 
l’indépendance de 1947. Mais 
aussi de la Turquie, où l’hégémonie 
d’un parti islamique succède à 
celle du kémalisme qui avait aboli 
le Califat en 1924, adopté 
l’alphabet latin et imposé une « 
laïcité » autoritaire. La Russie, 
quant à elle, renoue avec une voie 
civilisationnelle où se mélangent 
prééminence spirituelle orthodoxe 
et ambition « eurasiste » blâmant la 
décadence occidentale, tout en 
passant l’éponge sur les crimes de 
masses du stalinisme (rejeton 
monstrueux de l’autocratie et du 
bolchevisme). En Chine, de 



Bernard De Backer, « Mondialisation, virus et anticorps », Routes et déroutes, janvier 2016 

 3 

nombreuses universités 
cornaquées par le régime à parti 
unique ont décidé de bannir 
certains savoirs occidentaux de 
leur programme, et, comme en 
Russie, la lutte contre les ONG de 
défense des droits de l’homme bat 
son plein.  

Quant au monde arabe, il n’est pas 
nécessaire ici de revenir sur les 
réactivations du fondamentalisme 
religieux qui alimentent la terreur, 
nourrissent des guerres civiles, 
informent ou légitiment des partis 
politiques et des régimes établis. 
Bien entendu, ces mouvements 
sont souvent hybrides, les « 
fondamentaux » réactivés étant 
mélangés à des vecteurs modernes, 
dont la notion d’« État nation » 
(issue des traités de Westphalie de 
1648) n’est sans doute pas le 
moins important. 

La problématique que nous 
abordons dans cette réflexion est 
cependant d’un autre ordre que 
celle concernant ces diverses 
formes de décolonisation culturelle 
conscientes et assumées, 
succédant ou non à une 
colonisation politique. Il s’agit 
plutôt de la poursuite d’une 
colonisation culturelle 
imperceptible après la 
décolonisation politique, ainsi que 
de ses conséquences parfois 
extrêmement violentes. Le 
problème n’est en effet pas celui 
d’une imposition explicite de 
vecteurs culturels, mais bien d’une 
diffusion silencieuse d’un 
paradigme implicitement contenu 
dans les productions de la 
modernité, « imprudemment » 
adoptées par ceux qui lui sont 
extérieurs, voire adversaires. D’où 
l’usage métaphorique de 
l’anamorphose, figure mortelle 

associée aux Ambassadeurs 
d’Holbein posant fièrement devant 
un globe terrestre. Cette question 
est difficile, car elle demande de 
faire un pas de côté par rapport 
aux fondements de nos évidences 
identitaires intériorisées. Quelques 
auteurs l’ont abordée, mais ils ne 
sont pas tous d’accord entre eux. 
Nous ne pourrons dès lors que 
dresser des axes de réflexion 
autour de cette question, à partir 
de certains d’entre eux, et dont le 
premier intérêt sera peut-être de 
l’avoir posée le moins mal possible. 

Remarquons en passant que 
l’interrogation peut aussi être 
formulée en sens inverse. 
L’adoption de pratiques ou de 
croyances non occidentales 
(comme le yoga, le bouddhisme, le 
chamanisme mais aussi l’islam 
soufi, voire salafiste) entraîne-t-elle 
une modification structurelle de 
l’habitus occidental intériorisé ? 
Devient-on shintoïste en mangeant 
des sushis ou tibétain en récitant 
des mantras ? Bien entendu, le 
rapport de force entre les parties et 
la nature de l’« ingestion » ne sont 
pas les mêmes2, mais le fait 
d’inverser la question permet peut-
être d’entrevoir une partie de la 
réponse. Elle tient en effet dans la 
puissance de résistance de 
l’identité culturelle, plus 

                                           
2	Dans	le	cas	du	bouddhisme,	diverses	études	
montrent	que	les	pratiques	des	Occidentaux	se	
coulent	dans	le	modèle	du	développement	
personnel	et	de	l’individualisme	occidental,	ce	
qui	n’est	évidemment	pas	le	cas	des	adeptes	
orientaux,	y	compris	en	situation	d’immigration.	
Le	constat	est	semblable	pour	le	yoga.	Je	me	
permets	de	renvoyer	à	mes	articles	«	Vacuité	
occidentale	et	miroir	bouddhique	»	et	«	Le	
karma	des	moules	»,	La	Revue	nouvelle,	août	
2004,	ainsi	qu’à	mon	Courrier	hebdomadaire	du	
Crisp,	Bouddhismes	en	Belgique	(2002).	Notons	
que	les	religions	«	occidentales	»	subissent	peu	
ou	prou	le	même	sort	en	Orient.	



Bernard De Backer, « Mondialisation, virus et anticorps », Routes et déroutes, janvier 2016 

 4 

particulièrement dans celle de sa 
dimension si profondément 
immergée qu’elle reste en partie 
inconnue aux acteurs eux-mêmes3. 

Résistance tenace des cultures 

Dans un propos saisissant, le 
psychanalyste et historien du droit 
Pierre Legendre, s’adressant à un 
public japonais dans une 
conférence titrée « Ce que l’Occident 
ne voit pas de l’Occident » (donnée 
en 2003 à Tokyo), termine son 
exposé par cette comparaison : 
« En concluant cette conférence, je 
me souviens d’un propos que 
j’adressai à des étudiants pour 
illustrer la difficulté de la 
communication humaine : 
personne ne rêve à la place d’un 
autre. Cela prouve à la fois la 
solitude de l’homme dans son 
rapport à lui-même, et son 
incapacité de faire passer dans la 
parole le fond de son être, sa 
propre part d’inconnu. Et cela vaut 
pour les cultures, à la fois solitaires 
et opaques à elles-mêmes, toujours 
confrontées à la difficulté de 
communiquer » [souligné par 
l’auteur]. En d’autres mots, le 
point de vue défendu par Legendre 
est que les cultures intériorisées 
par les humains comportent une 
part obscure et indicible, tout 
comme le rêve, selon Freud, 
comporte un point nodal qui 
résiste à toute verbalisation et que 
le Viennois nommait l’« ombilic du 
rêve ». 

Ce point de vue assez radical, bien 
qu’ambigu dans sa formulation (il 
est tantôt question d’« incapacité », 
tantôt de « difficulté »), a le mérite 
de poser une balise intéressante 
sur la profondeur des identités 
                                           
3	Que	Pierre	Legendre	nommera	«	la	Balafre	»	
(2007)	et	Jean-Pierre	Dupuy	(2008)	«	la	
Marque	».	

culturelles, qui ne sont pas des 
vêtements légers que l’on pourrait 
enlever ou endosser comme bon 
nous semble. L’expérience de 
l’immigration, ou celle du voyage 
prolongé, en immersion dans des 
cultures très différentes, peut nous 
faire percevoir la résistance d’un 
habitus culturel (ce que Bourdieu 
nommait l’« hystérésis de 
l’habitus ») et les dangers de son 
vacillement4. Il faut parfois 
plusieurs générations pour opérer 
des changements, et il peut y avoir 
des réactivations identitaires dans 
certaines circonstances. 

Mais de quelle nature est, selon 
Legendre, l’identité profonde de 
l’habitus occidental qui borde son 
« ombilic » ? Il relève d’abord d’une 
généalogie et dès lors d’une 
transmission entre générations. Le 
cœur de l’identité occidentale est la 
conjonction du judéo-christianisme 
et du droit romain. Si la filiation 
judéo-chrétienne et ses 
transformations (réformes 
religieuses, révolution scientifique, 
avènement des Lumières, 
mutations politiques) sont bien 
connues, notamment par des 
travaux tels que ceux de Marcel 
Gauchet qualifiant le christianisme 
de la « religion de la sortie de la 
religion », la dimension du droit 
romain l’est beaucoup moins. 
Pourtant, nombre d’auteurs (dont 
Gauchet qui se fonde notamment 
sur les travaux d’Ernst 

                                           
4	Nous	entendons	par	là	cette	expérience	du	
voyage	qui	nous	plonge	seuls	et	démunis	dans	
un	univers	culturel	totalement	différents	du	
nôtre.	L’histoire	relatée	par	l’écrivain	suisse	
Nicolas	Bouvier	dans	Le	Poisson-scorpion	en	est	
un	exemple	emblématique.	On	connaît	par	
ailleurs	les	«	folies	»	que	peut	engendrer	le	choc	
culturel,	comme	celles	qui	affectent	des	
Occidentaux	en	Inde	ou	des	Japonais	à	Paris.	



Bernard De Backer, « Mondialisation, virus et anticorps », Routes et déroutes, janvier 2016 

 5 

Kantorowicz5) identifient le 
moment germinal de la modernité 
occidentale entre le XIe et le XIIe 
siècle, qui est précisément le 
moment de la conjonction entre le 
christianisme et le droit romain, 
préparatoire de la Renaissance. 

Au cœur de cette conjonction, 
toujours selon Legendre, le concept 
de « loi universelle » qui concerne 
autant des notions juridiques 
comme le contrat, le témoignage, la 
preuve rationnelle par l’examen des 
faits à la place de l’ordalie (le « 
jugement de Dieu »), que la notion 
scientifique de « loi ». La 
conjonction des aspects juridique 
et scientifique trouve son origine 
dans ce que l’auteur nomme une « 
OPA du christianisme sur le droit 
romain »6. L’univers apparaît dès 
lors comme un « Grand Livre » 
(source biblique) qu’il convient de 
déchiffrer pour en découvrir les lois 
(source romaine) qui permettront 
de s’en rendre maître, notamment 
par la conquête et le commerce. Ce 
que le tableau de Holbein illustre 
en arrière-plan des Ambassadeurs 
: le planisphère et les outils 
scientifiques nécessaires à la 
maîtrise du monde. On y trouve 
notamment un ouvrage titré Un 
livre nouveau et fiable pour 
apprendre le calcul et destiné aux 
marchands (1526) et, sur le globe 
terrestre, la ligne de partage du 
monde entre Espagnols et 
Portugais établie par Alexandre VI 
dans le traité de Tordesillas de 
1494. Or la lettre antérieure du 

                                           
5	Auteur	du	livre	d’histoire	médiévale,	du	droit	et	
de	philosophie	politique	Les	Deux	Corps	du	roi.	
Essai	sur	la	théologie	politique	au	Moyen	Âge,	
version	française	publiée	chez	Gallimard	en	
1989.	
6	Notamment	parce	que	les	Évangiles	chrétiens,	
contrairement	à	la	Bible	juive	et	au	Coran	
musulman,	ne	comportent	pas	de	règles	sociales.	

pape Alexandre VI, qui date de 
1493, énonce « le droit de 
commercer et le droit de propager 
le Salut par Jésus-Christ » comme 
le souligne Legendre. La lettre 
énonce aussi, toujours selon 
l’auteur, les tâches du 
gouvernement moderne : « 
Entreprendre, étudier, apporter 
des soins diligents, sans épargner 
travail, dépense, dangers encourus 
jusqu’à verser son propre sang.7 » 

L’analyse freudienne de Legendre à 
partir de l’Occident, tend à établir 
des parallèles entre l’identité 
psychique et l’identité culturelle. 
Elle débouche sur le constat d’une 
résistance particulièrement forte de 
cette dernière à la connaissance de 
ses fondements, et, par 
conséquent, à sa capacité à 
changer et à se laisser contaminer 
par d’autres. Il ne s’agit cependant 
pas d’un essentialisme culturaliste 
totalement clos, car le mécanisme 
de production identitaire est 
considéré par Legendre comme 
étant universel. Souvenons-nous 
par ailleurs du balancement entre 
« incapacité » et « difficulté » dans le 
paragraphe cité plus haut, au sujet 
de la métaphore du rêve. Enfin, le 
plus significatif est peut-être le fait 
qu’il a prononcé sa conférence « Ce 
que l’Occident ne voit pas de 
l’Occident » au… Japon, ce qui 
suppose une certaine foi dans la 
communication interculturelle. On 
peut cependant se demander dans 
quelle mesure, selon cette vision, la 

                                           
7	La	lettre	dénommée	Bulle	Inter	caetera	est	
accessible	en	ligne.	Le	Pape	Alexandre	VI	–	
Rodrigo	de	Borja	de	son	nom	–	est	par	ailleurs	
connu	pour	sa	vie	de	débauche	et	sa	nombreuse	
descendance.	C’est	donc	un	des	papes	les	plus	
débauchés	de	l’Eglise	catholique	romaine,	
mélange	du	marquis	de	Sade	et	de	l’ancien	
président	du	FMI,	qui	fut	l’agent	de	
l’occidentalisation	du	monde	



Bernard De Backer, « Mondialisation, virus et anticorps », Routes et déroutes, janvier 2016 

 6 

mondialisation techno-scientifico-
économique débouche sur une « 
occidentalisation du monde ». Les 
anticorps permettant d’éviter ce 
scénario seraient en quelque sorte 
incarnés par le lest qui 
maintiendrait le centre de gravité 
des cultures en dessous de la ligne 
de flottaison, telle la partie 
immergée d’un iceberg. 

Diffusion voilée de l’autonomie 
occidentale 

C’est également, mais dans une 
certaine mesure seulement, la 
perspective de Marcel Gauchet qui 
se pose la même question sur les 
aléas de la mondialisation 
culturelle que J.-C. Guillebaud ou 
P. Legendre. Elle a été explicitée 
notamment lors d’analyses très 
éclairantes sur le fondamentalisme 
islamiste, dans le contexte des 
attentats de Paris (ceux de janvier 
et puis ceux de novembre 2015). 
Mais son paradigme explicatif et sa 
réponse sont sensiblement 
différents, à la fois plus 
universalistes et moins abrupts ou 
énigmatiques dans leur énoncé. La 
ligne générale est celle du 
processus de « sortie de la religion » 
qui est au cœur de son 
interprétation de l’histoire politique 
des sociétés européennes, 
longuement analysée dans Le 
désenchantement du monde. Une 
histoire politique de la religion 
(1985). Comme on le sait, Gauchet 
oppose de manière idéaltypique 
deux formes d’organisation 
collective : la première « structurée 
par la religion » et qualifié 
d’hétéronome selon les termes de 
Kant ; la seconde « inventée par la 
démocratie », c’est-à-dire autonome 
comme l’exprimait également le 
philosophe des Lumières. 

Le cheminement qui mène d’un 
type à l’autre est d’autant plus 
tortueux qu’il s’effectue « à 
reculons », la matrice religieuse 
résistant de manière extrêmement 
tenace et subtile, notamment en 
prenant le visage d’une 
sacralisation de l’immanence et de 
l’autonomie8. Deux expressions 
récentes en sont particulièrement 
éclairantes : les totalitarismes 
européens du XXe siècle qui, selon 
Gauchet, sont « des modernes qui 
ne savent pas qu’ils sont des 
anciens malgré eux », et le 
fondamentalisme qui « est un 
passéiste résolu qui ignore à quel 
point il est un moderne malgré 
lui »9. La modernité produit des 
anticorps qui sont souvent 
composites et hybrides, 
incorporant dans leur idéologie et 
dans leur action des aspects de ce 
qu’ils combattent. Nous retrouvons 
d’une certaine manière la face 
immergée de l’identité culturelle de 

                                           
8	Aujourd’hui,	l’autonomie	peut	faire	l’objet	
d’une	conception	de	type	providentialiste,	autant	
dans	la	«	main	invisible	»	des	libéraux	que	dans	
celles	des	libertariens	ou	anarchistes,	voire	des	
pédagogues	antiautoritaires	qui	considèrent	que	
l’enfant	laissé	à	lui-même	est	le	meilleur	garant	
de	son	développement	«	naturel	».	Alain	
Touraine	avait	déjà	bien	pointé	cette	question	
dans	Production	de	la	société	(1973),	en	
comptant	la	main	invisible	parmi	les	«	garants	
méta-sociaux	».	
9	Dans	Marcel	Gauchet,	«	Les	ressorts	du	
fondamentalisme	»,	Le	Débat,	n°	185,	mai-août	
2015.	Cet	article,	très	consistant	et	éclairant	à	
nos	yeux,	contextualise	et	place	en	perspective	
les	conséquences	de	la	mondialisation	coloniale,	
puis	marchande,	sur	les	univers	traditionnels	
non-occidentaux.	Il	explicite	par	ailleurs	les	
différents	facteurs	qui	spécifient	l’Islam	au	sein	
de	l’ensemble	des	réactivations	
fondamentalistes.	Il	reprend	et	développe	
nombre	de	thèmes	exposés	antérieurement	dans	
son	intervention	du	27	janvier	2015,	«	«	Sortie	
de	la	religion	et	violences	religieuses	»,	faite	
dans	le	cadre	de	la	leçon	de	clôture	du	Forum	
France	Culture	:	L’année	vue	par	la	philosophie,	
grand	amphithéâtre	de	La	Sorbonne	à	Paris.	



Bernard De Backer, « Mondialisation, virus et anticorps », Routes et déroutes, janvier 2016 

 7 

Legendre, mais selon des 
paramètres différents. Car c’est le 
rapport à la religion comme force 
structurante qui en constitue le 
levier secret, et non pas le droit. 

Dans le cas de l’islamisme (piétiste, 
politique ou djihadiste), il ne s’agit 
nullement, selon Gauchet, d’un 
mystérieux « retour du religieux », 
mais bien de la réactivation 
défensive d’une structuration 
hétéronome face à la 
mondialisation – qui n’est pas 
seulement une mondialisation 
marchande et technoscientifique, 
mais également une 
« mondialisation de la sortie de la 
religion ». Et c’est ici que nous 
retrouvons notre « tête de mort » en 
anamorphose, car ce phénomène 
est bien souvent masqué. Un 
passage de son interview au 
journal Le Monde, « Le 
fondamentalisme islamique est le 
signe paradoxal de la sortie du 
religieux » (2015), est 
particulièrement explicite : « La 
religion a organisé la vie des 
sociétés et l’originalité moderne est 
d’échapper à cette organisation. 
Or, la sortie de cette organisation 
religieuse du monde se diffuse 
planétairement. D’une certaine 
manière, on pourrait dire que c’est 
le sens dernier de la 
mondialisation. La mondialisation 
est une occidentalisation culturelle 
du globe sous l’aspect scientifique, 
technique et économique, mais ces 
aspects sont en fait des produits de 
la sortie occidentale de la religion. 
De sorte que leur diffusion impose 
à l’ensemble des sociétés une 
rupture avec l’organisation 
religieuse du monde. » Il serait dès 
lors vain d’espérer s’approprier les 
produits de la modernité en 
conservant un univers religieux et 
politique traditionnel : « Quand on 

se saisit de ces objets, de ces 
instruments, de ces modes de 
réflexion et d’action, on attrape 
avec eux l’esprit de la structuration 
autonome, contrairement à 
l’impression que l’on pourrait avoir 
l’un sans l’autre ; en apparence 
oui, en réalité, non. » (Gauchet, Le 
Débat, 2015 ) [je souligne]. 

L’appropriation des techno-
sciences et de l’univers marchand 
par les sociétés non occidentales, 
sans parler d’autres aspects tels 
que l’organisation internationale, 
structurée selon le principe de 
l’État nation issu des traités de 
Westphalie, ne produit dès lors pas 
les mêmes effets que l’ingestion des 
sushis ou la pratique du yoga chez 
les Occidentaux. Dans le premier 
cas, les productions de la 
modernité ne pourraient in fine 
être dissociées de « la sortie de la 
religion », dont ils sont des 
produits comme « des expressions 
typiques de la structuration 
autonome », alors que dans le 
second, leur adoption ne produit 
pas une « orientalisation » des 
adeptes. Ceci non seulement parce 
que les sushis n’induisent pas plus 
d’animisme dans leur production 
que dans leur ingestion, et que l’on 
peut pratiquer le yoga, le soufisme 
ou le bouddhisme dans une 
perspective occidentale, mais 
surtout parce que l’ordre de 
grandeur, le rapport de forces, la 
puissance induite (scientifique, 
militaire, commerciale…) et, non 
des moindres, la logique évolutive 
sont sans commune mesure. Car il 
y a sans conteste un 
évolutionnisme chez Gauchet, 
documenté et subtil, qui conduit, 
par mille détours et surprises de 
l’histoire, les sociétés humaines de 
« l’hétéronomie » à « l’autonomie ». 
Il n’aboutit évidemment pas à une 



Bernard De Backer, « Mondialisation, virus et anticorps », Routes et déroutes, janvier 2016 

 8 

« fin de l’histoire » (une manière de 
sacraliser l’issue autonome), une 
réconciliation finale des hommes, 
mais à un « nouveau monde » 
instable, incertain et ouvert que 
devient le monde social-humain 
démocratique dans lequel une 
partie de l’humanité est entrée. 

Racines culturelles de la science 
et « futurisme social » 

Comment se produit dès lors la 
transmission plus ou moins voilée 
du virus culturel et sociopolitique 
occidental associé à la 
mondialisation technoscientifique 
et marchande ? Quelle est la 
nature du caractère « insécable » 
des « outils de la puissance 
occidentale » et du « cadre 
intellectuel et sociopolitique où ils 
ont pris naissance » (Gauchet, 
ibidem) ?  

On aborde ici les soubassements 
culturels et symboliques de la 
démarche scientifique et de ses 
conséquences pratiques, à travers 
le monde de la technique, dans 
une perspective de transformation 
de l’ici-bas et non dans celle d’un « 
simple savoir ». Il ne s’agit en effet 
pas d’une production scientifique 
qui se contenterait de la 
connaissance pure, sans 
perspective de maîtrise et de 
transformation de la nature 
(comme les Grecs, les Arabes ou 
les Chinois on pu la développer), 
mais bien d’une articulation entre 
le développement de la science et 
celle des instruments de la 
maîtrise et de la transformation du 
monde, comme l’illustre le tableau 
d’Holbein. 

Cela peut difficilement se concevoir 
sans le contexte d’un basculement 
du temps social légitime du passé 
vers l’avenir, dont a notamment 
témoigné en France la fameuse 

Querelle des Anciens et des 
Modernes10. Et pas d’avantage 
sans une mutation de la vision 
cosmologique occidentale 
médiévale vers la vision moderne. 
Cosmologie dans laquelle la « 
nature » devient extérieure aux 
hommes et « sans âme », objet de 
connaissance scientifique, de 
représentation picturale et de 
soumission au seul bénéfice des 
humains11. Comme l’écrit Philippe 
Descola (2010), « L’invention du 
paysage occidental supposait que 
les éléments naturels soient 
soustraits aux fins d’édification de 
la scène religieuse, qu’ils 
s’éloignaient de l’espace sacré afin 
de mener une existence à part, et 
c’est la fonction décisive que la 
perspective12 rendit possible. » [Je 
souligne] Le tableau de Holbein, on 
l’aura compris, participe 
pleinement de cette laïcisation de 
la scène picturale. La 
mondialisation technoscientifique 

                                           
10	Dispute	littéraire	qui	enflamma	l’Académie	
française	au	XVIIe	siècle.	Elle	opposait	les	«	
Anciens	»	qui	soutenaient	que	la	création	
littéraire	devait	imiter	les	Classiques	de	
l’Antiquité,	représentant	la	perfection	
indépassable,	et	les	«	Modernes	»,	qui	
affirmaient	que	les	Classiques	n’étaient	pas	
indépassables	et	que	la	littérature	devait	
innover.	Une	«	querelle	»	similaire	avait	eu	lieu	
en	Italie	à	la	Renaissance	et	d’autres	se	
diffusèrent	sur	le	continent	européen.	La	portée	
de	cette	querelle	est	plus	profonde	que	la	
création	littéraire.	
11	Les	transformations	de	l’univers	pictural	de	la	
représentation	du	monde	et	des	hommes	en	
témoignent,	avec	l’objectivation	de	la	nature	et	
l’individualisation	des	humains.	Voir	à	ce	sujet	le	
chapitre	«	Un	monde	objectif	»	dans	La	fabrique	
des	images,	ouvrage	dirigé	par	Philippe	Descola.	
Mais	également	le	livre	remarquable	de	Tzvetan	
Todorov,	Éloge	de	l’individu.	Essai	sur	la	peinture	
flamande	de	la	Renaissance,	Seuil	2014.	
12	Sur	la	perspective	et	son	origine	arabe,	mais	
utilisée	en	Occident,	voir	l’article	très	instructif	
de	Mostafa	Chebbak,	«	L’islam	et	l’image	:	entre	
apories	et	désastres	»,	La	Revue	nouvelle	
n°8/2015	



Bernard De Backer, « Mondialisation, virus et anticorps », Routes et déroutes, janvier 2016 

 9 

n’est dès lors pas uniquement la 
transmission « clandestine » d’un 
modèle culturel qui arase les 
références religieuses des pays non 
occidentaux. Elle est aussi liée à 
une conception de l’avenir comme 
temps social légitime, à l’opposé de 
celui du passé légué par les « pieux 
ancêtres » qu’il s’agirait de 
reproduire ou de recréer, comme 
dans le cas de l’islamisme voulant 
recréer l’âge d’or des premiers 
califes « bien inspirés ». 

Les conséquences de ce 
phénomène, rapidement résumé 
ici, nous permettent sans doute de 
mieux comprendre les enjeux 
culturels redoutables liés à la 
globalisation, car « Si la 
mondialisation jette toutes les 
sociétés dans la même histoire, 
c’est à partir d’histoires 
profondément différentes, c’est le 
lieu d’en prendre la mesure, contre 
le présentisme qui pousse à les 
mettre toutes sur le même plan » 
(Gauchet, ibidem)13. Le choc 
semble donc inévitable, à l’interne 
comme à l’externe, comme nous le 
montrent les réactivations 
religieuses, plus ou moins ouverte 
ou voilées, dans différentes parties 
du monde. Mais il est tout aussi 
important de souligner la 
méconnaissance fréquente des 
ressorts symboliques qui sont en 
jeu, chez nombre d’intellectuels 
occidentaux[14 censés nous éclairer 
sur la marche du monde. 

                                           
13	C’est	dans	quasiment	les	mêmes	termes	
qu’Albert	Bastenier	fait	un	constat	similaire	dans	
«	L’esprit	du	terrorisme	»,	La	Revue	nouvelle,	
8/2015.	
14	L’incapacité	des	intellectuels	et	militants	de	
gauche,	notamment,	à	«	prendre	le	fait	religieux	
au	sérieux	»	–	du	FLN	à	Daech,	en	passant	par	
l’Iran	et	l’islamo-gauchisme	–	a	été	
remarquablement	mis	en	évidence	par	Jean	
Birnbaum	dans	son	livre	Un	silence	religieux.	La	

Le véritable tollé que suscita, 
surtout en France, le livre sans 
cesse cité de Huntington, publié en 
1996 et titré Le Choc des 
civilisations dans son édition 
française, est de ce point de vue 
particulièrement révélateur. Par un 
phénomène de projection qui relève 
plus de la psychologie des 
profondeurs que du débat 
intellectuel, nombre de beaux 
esprits universitaires et 
universalistes lui reprochèrent 
(souvent sans l’avoir lu, semble-t-
il) de susciter une sorte de « guerre 
des mondes »15, alors que son 
intention, explicitement formulée 
dans les pages introductives de 
l’ouvrage, était exactement 
inverse16. Comme si ces critiques 
avaient en quelque sorte projeté 
leurs propres mauvaises pensées 
sur l’auteur, transformé en bouc 
émissaire chargé de leurs souhaits 
refoulés, dont le moindre n’était 

                                           
gauche	face	au	djihadisme	(2016).	On	lui	
reprochera	cependant	de	peu	distinguer	la	
dimension	géopolitique	de	ce	«	retour	du	
religieux	».	Il	ne	s’agit	en	effet	pas	d’un	retour	du	
théologico-politique	chez	les	croyants	des	
religions	européennes.	Par	ailleurs,	les	
similitudes	et	différences	très	éclairantes	que	
l’auteur	relève	entre	islamistes	et	marxistes	
révolutionnaires	sont	liées	à	la	dimension	de	«	
religion	séculière	»	voilée	de	ces	derniers,	ce	qui	
explique	en	bonne	partie	leur	cécité	spécifique.	
15	Un	des	arguments	utilisés	était	de	rendre	le	
politologue	étatsunien	responsable	
d’évènements	historiques	qui	lui	donnèrent	
raison	(montée	de	l’islamisme,	réveil	identitaire	
en	Russie,	évènements	en	Ukraine…).	Cela	par	
une	«	prophétie	auto-réalisatrice	»,	son	livre	
étant	supposé	avoir	suscité	ce	qu’il	aurait	prédit.	
Il	est	dans	ce	contexte	utile	de	rappeler	que	
Samuel	Huntington	s’est	farouchement	opposé	à	
la	guerre	contre	l’Irak.	Voir	notamment	Jean	
Birnbaum,	«	Le	Choc	des	civilisations	de	
Huntington.	Une	pensée	dénaturée	»,	L’Atlas	des	
civilisations	2015,	Hors	série	Le	Monde	et	La	Vie.	
16	Pour	une	analyse	plus	détaillée	de	ce	«	procès	
en	sorcellerie	»,	voir	l’article	d’Hervé	Cnudde,	«	
Faut-il	pendre	Samuel	Huntington	?	»,	La	Revue	
nouvelle,	octobre	2001.	



Bernard De Backer, « Mondialisation, virus et anticorps », Routes et déroutes, janvier 2016 

 10 

sans doute pas la passion 
ethnocentrique de leur 
universalisme. Les anticorps, 
générés par le virus de la 
mondialisation, semblent dès lors 
aussi actifs chez ceux qui en sont 
les propagateurs, cela par une 
naturalisation de leur vision du 
monde et un déni de la dimension 
symbolique construite des mondes 
humains. Reste à savoir qui 
emportera la partie : l’autonomie 

incertaine ou le théologico-
politique assuré, voire les 
« modernités métisses » entrevues 
et souhaitées par J.-C. 
Guillebaud ? Et quels autres 
combats, encore impensables 
aujourd’hui, succéderont à ceux-
là ? 

Bernard De Backer, janvier 2016 

 

    
 

Références 

Birnbaum Jean, Un silence religieux. La gauche face au djihadisme, Seuil, 
2016 

Chebbak Mostafa, « L’islam et l’image : entre apories et désastres », La Revue 
nouvelle n°8/2015 

Hervé Cnudde, « Faut-il pendre Samuel Huntington ? », La Revue nouvelle, 
octobre 2001 

Descola Philippe (dir.), La Fabrique des images. Visions du monde et formes 
de la représentation, Somogy éditions d’Art, 2010 

Dupuy Jean-Pierre,  La Marque du sacré, éd. Carnets Nord, 2008 

Gauchet Marcel, « Sortie de la religion et violences religieuses ». Leçon de 
clôture du Forum France Culture : L’année vue par la philosophie, grand 
amphithéâtre de La Sorbonne à Paris, 27 janvier 2015 

Gauchet Marcel, « Les ressorts du fondamentalisme islamique », Le Débat, 
mai-août 2015 

Gauchet Marcel, « Le fondamentalisme islamique est le signe paradoxal de la 
sortie du religieux », interview dans Le Monde du 21 novembre 2015 

Guillebaud Jean-Claude, Le Commencement d’un monde. Vers une modernité 
métisse, éditions du Seuil, 2008 

Huntington Samuel, Le Choc des civilisations, Paris, Odile Jacob, 1997 (The 
Clash of Civilizations and the Remaking of World Order, New York, Simon & 
Schuster,‎ 1996) 

Legendre Pierre, Ce que l’Occident ne voit pas de l’Occident. Conférences au 
Japon, Paris, Ed. Mille et une nuits, 2004 

Legendre Pierre, La Balafre. A la jeunesse désireuse…, éd. Mille et une nuits, 
2007 

Todorov Tzvetan, Éloge de l’individu. Essai sur la peinture flamande de la 
Renaissance, Seuil 2014 

 


