
82

ar
ti
cl
e

la
r
ev
u
en

o
u

ve
ll

e 
- j

u
il

le
t-

a
o

û
t 

20
09

La légende raconte que le Bouddha histo­
rique, Gautama Sakyamuni, le « sage de 
la tribu des Sakya », avait été préservé de 
la vie souffrante et mortelle des hommes 
pendant toute sa jeunesse. Demeurant 
cloîtré dans le palais royal de ses parents, 
il vivait séparé des malheurs du monde 
jusqu’au jour où il franchit la porte qui lui 
ouvrit l’espace de la cité. Une fois passé ce 
seuil, ses yeux s’ouvrirent sur la maladie, 
la vieillesse et la mort. En langage boud­
dhique, l’impermanence et la vacuité de 
toute chose, ainsi que l’insatisfaction et 
la souffrance qui résultent de l’attache­
ment (dukkha en pâli, la langue que parlait 
Gautama)1. Certes, la ville qu’il découvrit, 

Kapilavastu, était une cité ancienne, sans 
voitures et sans pollution, mais le malheur 
des hommes devait y être aussi prégnant 
qu’aujourd’hui. L’entrée de Bouddha dans 
la ville constitue dès lors le moment inau­
gural du chemin qui le mènera à la déli­
vrance par cela même qui le confronta à la 
souffrance.

Bouddha dans la ville, le film documentaire2 
de Konrad Maquestiau, ancien président de 
l’Association Zen de Belgique, nous plonge 
dans un univers urbain métaphore de la 
vacuité moderne3. Son sujet étant la pré­
sence des différentes formes de bouddhis­
me qui se côtoient en Belgique, l’on y voya­
ge de Bruxelles à Anvers, de Gand à Huy et 

Bouddha 
dans tous ses véhicules

À bonne distance des reportages convenus et des fictions éthérées, un film récent et bien 
documenté montre les multiples visages du bouddhisme en Belgique. Son auteur, cinéas-
te bilingue et bouddhiste zen, nous entraîne dans un montage astucieusement élaboré. 
Associant fondamentaux de la Bonne Loi, témoignages de pratiquants et portraits croi-
sés de groupes, Konrad Maquestiau donne à voir de quelle manière l’enseignement du 
Bienheureux s’incarne de manière diverse dans la vie d’individus et de communautés. Ce 
faisant, il nous en apprend peut-être bien plus qu’il n’en a l’air.

Bernard De Backer

1	 Comme écrit dans les textes du canon pâli : « Naître est 
dukkha, vieillir est dukkha, mourir est dukkha ; la tristesse, 
les lamentations, la douleur, la peine, et le désespoir sont 
dukkha ; l’association avec ce et ceux qu’on n’aime pas 
est dukkha ; la séparation de ce et de ceux qu’on aime est 
dukkha ; ne pas obtenir ce qu’on veut est dukkha. Bref, les 
cinq agrégats de l’attachement sont dukkha » (source : 
Dhammacakkappavattana Sutta).

2	 Bouddha in de stad - Bouddha dans la ville, film bilingue 
de nonante-deux minutes co-produit par l’auteur et l’asbl 
Axcent, 2008. Le DVD devrait être disponible en juin. 
Contacter <info@axcent.org>.

3	 Sur ce sujet, voir notamment Bernard De Backer, « Vacuité 
occidentale et miroir bouddhique » et « Le karma des mou-
les », La Revue nouvelle, août 2004.



83

Bo
u

d
d

h
a 

d
a

n
s 

to
u

s 
se

s 
vé

h
ic

u
le

s
ar
ti
cl
e

Charleroi, en passant par autoroutes, gares 
et aéroports. Mais à l’intérieur de cet espa­
ce et au-delà des groupes bouddhistes que 
le film nous fait découvrir, le fil conduc­
teur semble bien être la confrontation de la 
« Bonne Loi » à la modernité, symbolisée 
par la mobilité incessante, les non-lieux et 
les sans-lieux qui en forment la trame de 
fond : l’automobile, le train, l’avion, l’héli­
coptère, l’autoroute, la rue, l’aéroport, les 
passants solitaires et les sans-abri. Comme 
cette vision surréaliste d’un lama tibétain 
roulant en Mercedes noire sur l’autoroute 
de Wallonie pour conduire une méditation 
à Charleroi…

Ce parcours cinématographique à travers 
la Belgique urbanisée et la diversité des 
bouddhismes est structuré par l’enseigne­
ment du Bienheureux. Les différentes par­
ties du film portent des intitulés qui rap­
pellent l’itinéraire de Sakyamuni, de sa 
découverte de la souffrance dans sa ville 
de Kapilavastu à la délivrance finale, le 
Nirvana, en passant par les « quatre nobles 
vérités » et le « noble octuple sentier ». De 
manière à la fois précise et sensible, le tra­
vail de Maquestiau est un tissage subtil qui 
unit la contemporanéité urbaine, la variété 
des incarnations bouddhistes et le fonde­
ment commun de son enseignement. En 
d’autres mots, le message semble bien être : 
la voie ouverte par Bouddha est adaptée 
à la modernité, ses formes sont multiples, 
mais son message est unique. Sa pratique 
permet de prendre conscience de dukkha et 
de ses causes — de « voir les choses telles 
qu’elles sont » — puis de faire un pas de 
côté pour se déprendre de la souffrance en­
gendrée par l’attachement.

La roue du Dharma

Voici comment l’histoire débute : c’est la fin 
de la nuit, les rues sont désertes, on entend 
les premiers chants d’oiseaux et le hurle­
ment d’une sirène dans le lointain. Un ar­
bre aux branches grêles et nues, éclairées 
par les lumières de la ville, se découpe sur 
un ciel noir. Puis un texte défile en haut de 
l’écran. « Lorsque Sakyamuni, assis en des­
sous d’un arbre, commença sa longue nuit 
de méditation, il concentra son esprit sur 
la destruction des illusions mentales. Voici 
ce qui se révéla à lui : ceci est la souffrance, 
ceci en est la cause, ceci est la libération de 
la souffrance, ceci est la voie qui mène à 
cette libération. Alors son esprit fut libéré 
de l’ignorance et il atteint l’éveil. Il devint 
Bouddha, l’Éveillé. »

La sortie de la nuit commence, le titre du 
film apparaît et l’on devine au loin les 
sphères de l’Atomium clignotant comme 
l’auréole du Bouddha dans une pagode lao­
tienne. Quelque part dans les faubourgs de 
la ville, un homme quitte sa maison et pé­
nètre dans une voiture projetant ses pha­
res sur la rue. La caméra capte la roue au 
moment du démarrage. Par un clin d’œil 
qui permet de relier l’enseignement boud­
dhique à l’un des objets culte de la moder­
nité, la roue du véhicule se transforme en 
roue du dharma4 dont la mise en mouve­
ment symbolise la diffusion progressive de 
la Voie du Milieu.

L’homme s’arrête devant une maison dans 
laquelle il pénètre pour méditer avant de 
rendre à son travail. On le voit immobile 

4	 Le Dharma est la Loi, l’enseignement bouddhiste. Les 
premières représentations du Bouddha étaient abstraites et 
prenaient souvent la forme d’un cercle, évoquant la roue du 
Dharma ou Dharmachakra, symbole de son enseignement. 
Ce sont notamment des artisans héritiers de la statuaire 
grecque, établis dans la région du Gandhara en Afghanistan, 
qui lui donnèrent la forme humaine que nous lui connaissons. 
La figure de la roue évoque aussi le Samsara, le « cycle des 
renaissances » dans lequel les « êtres errants tournent en 
rond ».



84

la
r
ev
u
en

o
u

ve
ll

e 
- j

u
il

le
t-

a
o

û
t 

20
09

ar
ti
cl
e

en kimono noir, en compagnie d’autres 
occidentaux faisant zazen dans le grenier 
transformé en dojo. Dans la séquence sui­
vante, ce sont des Vietnamiens qui médi­
tent face au mur dans la pagode Linh Son. 
De pagode en dojo, de monastère en temple, 
le tournage du cinéaste nous conduit dans 
tout ce que la Belgique compte de boud­
dhistes, ou presque. Bouddha dans la ville se 
présente en effet comme un trajet dans ce 
monde multiple — scandé par des retours 
vers la voiture inaugurale et sa roue emblé­
matique — avec des arrêts dans différents 
lieux où le réalisateur dialogue en voix off 
avec ses interlocuteurs : pratiquants euro­
péens et asiatiques, bikkhus (moines) bir­
mans, khmers ou laotiens, roshi (maîtres) 
japonais, lamas tibétains, responsables 
laïcs, moines chrétiens qui font zazen dans 
des monastères trappistes.

La rencontre de ces hommes et de ces fem­
mes permet de percevoir non seulement 
la singularité relative des cheminements 
qui conduisent à la pratique bouddhiste, 
voire à la « prise de refuge » (conversion), 
mais aussi la diversité des conceptions et 
des expressions du bouddhisme. Celles-ci 
vont de la rationalité scientifique quelque 
peu abrupte d’un biologiste adepte du zen 
au piétisme de « paroissiens » asiatiques 
qui récitent des mantras dans un temple 
fleuri où s’élèvent des volutes d’encens, en 
passant par la vision thérapeutique d’un 
bikkhu birman (« The Noble footpath is the 
best medecine »).

Mais au-delà de cette diversité - qui résulte 
du croisement des nombreuses branches, 
écoles et lignées bouddhistes avec l’origine 
nationale (occidentale ou asiatique) — l’on 
perçoit bien trois grands ensembles : les 
groupes résultant de l’adhésion indivi­
duelle et « choisie » des pratiquants occi­
dentaux, ceux issus de l’adhésion collective 
et héritée des communautés asiatiques, et 
certains groupes vietnamiens réunissant à 

la fois des adeptes asiatiques et européens5. 
Les premiers sont surtout centrés sur la 
méditation et l’enseignement de textes, les 
seconds sur des pratiques communautaires 
de type piétiste (récitations, psalmodies, 
« prières »…) dans des pagodes qui sont 
aussi des lieux où l’on célèbre des fêtes et 
partage des repas, les troisièmes, comme 
les groupes liés au moine vietnamien Thich 
Nhât Hanh, pratiquant la méditation et des 
rituels plus collectifs.

Le réel mis à nu

Dans des échanges sobres, mais souvent 
poignants, les premiers témoins évoquent 
ce « pénible bonheur » que nous ne parve­
nons que rarement à atteindre. Une jeune 
femme, répondant à une question du réa­
lisateur relative à ce qui l’a le plus frappée 
dans le bouddhisme, raconte : « Que la vie 
entière est insatisfaisante. Je savais que l’on 
n’était pas heureux tout le temps, mais il y 
a quand même des moments de joie et de 
bonheur. Mais pour le Bouddha, non, c’est 
totalement insatisfaisant. » Ainsi, dukkha 
de l’enseignement bouddhiste désigne plus 
largement l’insatisfaction foncière de la 
condition humaine que la seule souffrance 
à laquelle on l’a souvent assimilé.

Même les moments de bonheur sont flétris 
par la conscience que nous avons de leur 
caractère éphémère, insubstantiel, déce­
vant. Comme en témoigne cette jeune fem­

5	 Sur ce point comme sur beaucoup d’autres, le film dresse un 
portrait très proche de ce que nous avons pu observer lors 
des nombreuses rencontres et interviews pour la rédaction 
de Bouddhismes en Belgique (Crisp, 2002). Cette étude 
— comportant notamment une histoire du bouddhisme en 
Belgique et un descriptif des différents groupements dans 
notre pays — peut être consultée en ligne : <http://www.
cairn.info/revue-courrier-hebdomadaire-du-crisp-2002-23-
page-5.htm>. Le lecteur trouvera une liste actualisée des 
centres bouddhistes belges classés par localisation et tradi-
tion religieuse sur : < http://www.bouddhismeenbelgique.be/
adresses.pdf>. 



85

Bo
u

d
d

h
a 

d
a

n
s 

to
u

s 
se

s 
vé

h
ic

u
le

s
ar
ti
cl
e

me vietnamienne, pratiquant la méditation 
dans la pagode Lin Sonh : « Je ne trouvais 
pas la paix, le bonheur entier, je ne sais pas 
ce que je cherchais. Même dans les vacan­
ces, à la mer, je ne trouvais pas. Quelque 
chose me manquait, mais je ne savais pas 
ce que c’était. » La douleur se lit souvent 
sur les visages, tel celui d’une moniale très 
âgée ayant décidé de consacrer sa vie à la 
recherche de la Voie après le décès de son 
mari — retourné au Vietnam pour y vivre 
ses derniers instants — et l’éducation de ses 
enfants. Son arthrose l’empêche de prati­
quer la méditation et elle récite les cinq 
cents noms du Bouddha dans la pagode 
Hoa Nghiem, près de la porte d’Anderlecht. 
Indice de la gentillesse qui perce l’imbro­
glio des cultures, le taximan marocain qui 
l’a déposée devant la pagode lui souhaite 
« un bon année chinois », en réponse à sa 
phrase déclinant son identité : « Nous som­
mes des Vietnamiens. »

Au-delà des récits de vie et des témoignages 
qui nous sont offerts, c’est tout le climat du 
film qui incarne dukkha dans sa matérialité 
sonore et visuelle : chaos de l’environne­
ment urbain, lumières souvent crépuscu­
laires, violence de la rue, sirènes hurlan­
tes des ambulances, crudité des éclairages 
artificiels, environnement glauque des 
bâtiments anonymes. Un groupe zen fait 
une « retraite de rue » dans le centre de 
Bruxelles : cinq jours sans argent, sans lieu 
où dormir, vivant de mendicité, se lavant 
au robinet d’un parking souterrain et mé­
ditant sous des porches d’église. Un camion 
de la voirie charge les ordures en face de 
leur petit cercle, une jeune femme mendie 
auprès des passants. « Mendier est une si­
tuation très pénible, cela fait très mal, mais 
cela vous ouvre totalement ; on abandonne 
ses certitudes et on s’ouvre. »

Affronter en face la pénibilité et l’insatis­
faction de la vie, la nature éphémère et non 
substantielle de ses diverses manifestations 

est un passage obligé, que ce soit par la 
mise en jeu des habitudes de vie ou par 
la posture inconfortable du méditant, qui 
tente d’appréhender le réel de son être en 
le dépouillant de ses voiles symboliques et 
imaginaires. Démarche proche de la psy­
chanalyse, sauf que, selon le bouddhisme, 
un au-delà de l’irréductible dimension tra­
gique de la condition humaine est possible, 
alors que la vision freudo-lacanienne de­
meure totalement étrangère à toute pro­
messe de bonheur et se méfie de l’illimité. 
Comme l’écrit Éric Vartzbed au sujet de la 
conception psychanalytique du sujet hu­
main : « Plutôt que de vivre, il en est réduit 
à exister, sans remède6 ».

Détruire les illusions mentales

C’est en effet sur le point du remède que la 
tradition bouddhiste véhicule une promes­
se et un chemin très singulier de salut, sou­
vent mal compris par ceux qui sont étran­
gers à sa pratique. On navigue la plupart du 
temps entre une vision idyllique et un peu 
mièvre, incarnée par le visage souriant et 
les propos lénifiants du Dalaï-lama, et une 
vision angoissante, proche de la « religion 
du néant » stigmatisée au XIXe siècle, voire 
un écrasement du phénomène bouddhique 
par une sociologie réductrice aux seuls in­
térêts d’une « économie des biens du sa­
lut ». Un aspect peu connu ou mal compris 
de la démarche bouddhique — et il y a de 
bonnes raisons à cela — est le but poursuivi 
par un des moyens qui est au centre de son 
expérience depuis ses origines supposées : 
la méditation.

6	 Voir la confrontation très serrée et sans concession qu’il 
fait dans Le bouddhisme au risque de la psychanalyse, Seuil 
2009. On est loin des convergences superficielles auxquelles 
de nombreux auteurs se sont livrés sur ce thème, difficile, 
mais fondamental à nos yeux. Vartzbed est un psychanalyste 
suisse qui a découvert et pratique la méditation bouddhiste.



86

la
r
ev
u
en

o
u

ve
ll

e 
- j

u
il

le
t-

a
o

û
t 

20
09

ar
ti
cl
e

Le film de Maquestiau — qui n’est pas zen 
pour rien — tente de nous l’indiquer à 
travers ses multiples témoignages de mé­
ditants. D’entrée de jeu, nous suivons un 
homme qui se lève aux aurores et s’en va 
méditer à jeun dans son dojo, immobile 
face à un mur. « Faire zazen, nous dit-il, 
s’est tenter un retour à la condition norma­
le de l’être humain, un retour à l’originel. » 
Quelques séquences plus loin, c’est le pré­
sident de l’Union bouddhique belge, Franz 
Goetghebeur, qui évoque ce vœu : « Au 
sein de l’agitation de notre esprit, de l’agi­
tation de notre corps, de tout ce système 
perpétuellement en mouvement, trouver 
un îlot de paix et reprendre contact avec le 
noyau de notre être, avoir un petit tapis où 
s’asseoir. » Un Vietnamien, fils de la vieille 
moniale rencontrée au début du film, dis­
tingue bien la prière de la méditation dont 
il dit : « C’est être conscient de la réalité des 
choses, voir la réalité brute, sans être pol­
lué par votre ego. »

Il y a quelque chose de l’affrontement 
dans cette démarche obstinée et patiente, 
dont le Bouddha aurait montré l’exemple 
inaugural, passant par une coupure avec 
le mode habituel d’être, et qui implique 
bien souvent des postures hiératiques, un 
cérémonial plus ou moins élaboré, voire 
un ordre quasi militaire. Que font donc ces 
hommes et ces femmes immobiles comme 
des pierres, soumis parfois aux injonctions 
d’un hiérarque qui mène la danse avec un 
bâton ? « Détruire les illusions mentales », 
disait Sakyamuni.

Le film n’en dira pas beaucoup plus, car il 
n’a pas d’autre vocation que de montrer, de 
faire parler les témoins. Et comment diable 
montrer ce qui se passe dans la tête d’un 
méditant ? C’est sans doute — comme nous 
l’avons déjà laissé entendre — plus dans 
sa structure cinématographique que l’on 
peut déceler le message, ou plutôt le per­
cevoir de manière sensible, car il induit 

physiquement ce qui constitue son objet. 
Volontairement durci, le monde environ­
nant est souvent hostile, inconsistant, 
bruyant, insensé. Il représente le « samsa­
ra », ce carrousel dans lequel nous sommes 
piégés comme des écureuils dans une cage 
tournante et dont les mouvements resser­
rent encore plus l’emprise, menés par la 
soif et tenaillé par l’insatisfaction. Parfois il 
y a ce bruit d’eau que l’on entend, comme 
surgi de nulle part, ou ce regard qui fait 
soudainement mouche, cette parole qui 
nous dit ce que nous savons sans vouloir 
nous le dire. Car le Nirvana n’est pas cet 
état de béatitude ultime7 que nous pour­
rions atteindre une fois le chemin parcou­
ru ; il peut être vécu par moments au sein 
de notre vie : « Le Nirvana est aussi dans 
le Samsara », dit un moine, dans ces îlots 
de paix que la méditation nous apporte dès 
maintenant.

Paroissiens et virtuoses

Mais un autre bouddhisme apparaît aussi 
dans la ville, tantôt parallèle ou accom­
pagnant les pratiques de méditation que 
nous venons de décrire, comme dans cer­
tains lieux de culte vietnamiens, tantôt 
plus dominant et propre aux pagodes du 
« bouddhisme transplanté » de certaines 
communautés asiatiques, laotienne, cam­
bodgienne ou thaïlandaise. Comme le dit 
une moniale, « il faut se prosterner devant 
Bouddha et je me prosterne pour puri­
fier mon karma ». De jeunes Laotiennes 
nous parlent de leur pagode grouillante de 

7	 Nirvana (ou Nibbana en pâli : littéralement « extinction ») 
signifie à la fois rupture avec les ignorances et avec les 
passions. Cette notion comporte dès lors un élément que l’on 
pourrait qualifier de « cognitif » (une science ou un savoir de 
l’impermanence du monde) et un élément « actif » qui y est 
lié (l’extinction de la soif d’être). Nirvana est synonyme de 
liberté, de dégagement ou d’affranchissement du cycle de la 
douleur et de l’illusion.



87

Bo
u

d
d

h
a 

d
a

n
s 

to
u

s 
se

s 
vé

h
ic

u
le

s
ar
ti
cl
e

monde à l’occasion d’une fête, « c’est un 
lieu où l’on partage des repas, un lieu qui 
nous rassure et où l’on vient pour parler et 
raconter ». Un réfugié pince-sans-rire qui 
travaille comme manutentionnaire ajoute : 
« Nous suivons les traditions comme les pa­
rents, je n’ai pas beaucoup le temps de lire 
les enseignements du Bouddha, je travaille 
pour les moines et je donne de l’argent à la 
pagode. » On y célèbre les fêtes nationales 
ou religieuses, mais on y pratique aussi les 
coutumes comme s’asperger d’eau à l’occa­
sion du nouvel an pour se purifier, « pour 
que tous les malheurs s’en aillent ». Un 
bouddhisme paroissial, en somme.

Ce bouddhisme communautaire, hérité 
et piétiste serait-il sans commune mesure 
avec l’approche individuelle, choisie et cen­
trée sur la méditation qui a la faveur des 
Occidentaux ? Aurions-nous d’un côté un 
bouddhisme « scientifique » et librement 
choisi, seul véritable, et de l’autre un tissu 
de croyances et de superstitions collective­
ment héritées, une « religion de virtuose » 
face à une « religion de masse » ? Le film 
ne tranche pas, même si son auteur est 
sans conteste plus proche de la première 
modalité. Cependant, à observer certaines 
scènes, on remarquera l’humour et le dé­
tachement des Asiatiques contrastant avec 
l’observance un peu raide des Occidentaux, 
versant parfois dans le surconformisme des 
néophytes et se prosternant plus qu’à leur 
tour devant un roshi japonais à la mine 
sourcilleuse. D’autres écoutent béatement 
l’enseignement d’un lama tibétain qui 
devise du haut de son trône, récitent des 
mantras devant une statue dorée ou un 
idéogramme8. Ces gens-là seraient-ils sans 

croyances ? On serait plutôt tenté de pen­
ser, pour paraphraser Simone Weil9, que 
chacun de ces univers sociaux offre à croi­
re ce que l’on a besoin de croire pour vivre. 
C’est aussi — peut-être malgré lui — ce que 
nous enseigne le film de Maquestiau, of­
frant parole et visage aux nombreuses in­
carnations du bouddhisme en Belgique, à 
ce qui les distingue et à ce qui les unit.� n

8	 L’auteur de ces lignes, ayant voulu joindre l’expérience 
concrète à une approche plus distanciée, s’est inscrit dans 
un groupe de méditation réputé pour sa rigueur. Il ne put 
que constater les propos très dogmatiques de l’enseignant 
accompagnant les séances de méditation, et dans lesquels 
arguments d’autorité et promesses de « guérison de toutes 
les maladies » ne furent pas absents.

9	  « Car la vie contraint à croire ce qu’on a besoin de croire 
pour vivre », dans L’enracinement.


