
56

La Revue nouvelle • numéro 8/2015 • article

L’hindouisme 
politique au travail

Bernard De Backer

L’Union indienne (« Bharat Ganarajyá »)1 
sera bientôt le pays le plus peuplé du 
monde, les démographes nous l’assurent. 
Et elle le restera pendant longtemps, 
les dynamiques démographiques ayant 
une puissance d’inertie considérable. 
Cette perspective est contemporaine 
d’un glissement politique également de 
taille, entamé symboliquement en 1992 
par la bataille autour de la mosquée de 
Babur, située à Ayodhya2 dans le nord 

1 | Le terme Bharata est le nom sanscrit de l’Inde et si-
gnifie étymologiquement « ce qui doit être maintenu », 
c’est-à-dire le feu sacré (agni). Le Mahabharata (ou 
« Grand Bharata ») est une des épopées majeures et la 
plus ancienne de l’Inde. On retrouve ce signifiant dans 
les noms successifs du parti nationaliste hindou, Bha-
ratiya Jana Sangh (BJS) et Bharatiya Janata Party (BJP), 
alors que le nom de l’autre grand parti indien, le Congrès, 
est d’origine occidentale et religieusement neutre. Il a 
été fondé en 1885 par des Britanniques membres de la 
Société théosophique, menés par le botaniste Hume. Le 
Bengalais Bonnerjee fut son premier président.
2 | Ayodhya, où serait né le dieu Rama, est un des lieux 
les plus sacrés de l’Inde pour les hindouistes. Une mos-
quée, qui porte son nom, y avait été construite en 1572 

de l’Inde. Il s’incarne dans la déroute du 
parti du Congrès, de son projet poli-
tique « séculariste » et socialiste, cher à 
Nehru, et dans la montée en puissance 
du nationalisme hindou incarné par le 
Bharatiya Janata Party (BJP, « Parti du 
peuple indien »). Le BJP est arrivé au 
pouvoir pour la première fois au niveau 
fédéral en 1998 avec 182 sièges sur 
545 à la Chambre basse, la seconde 
fois en 1999 (élections anticipées) avec 
le même nombre de sièges, et la troi-
sième fois en 2014 avec 282 sièges, soit 
cent de plus qu’en 1998. Il ne dispose 
cependant que de 48 sièges sur 245 
à la Chambre haute ou « Conseil des 
États ». D’où l’importance des élec-
tions régionales — les États désignant 

par l’empereur moghol Babur après la destruction d’un 
temple hindou. La mosquée fut à son tour détruite en 
1992, lors d’une émeute qui aurait rassemblé près de 
cent-cinquante-mille personnes. La « bataille d’Ayod-
hya » symbolise dès lors une revanche de l’hindouisme.

Pendant que nous avons les yeux rivés sur les soubresauts du monde 
arabo-musulman, l’Union indienne vit à sa manière un redéploiement de 
ses tensions identitaires face à l’islam, à l’héritage colonial et à la parti-
tion de 1947. Si l’évènement qui provoqua une cristallisation majeure de 
l’hindouisme politique date d’il y a plus de vingt ans, la victoire élec-
torale en mai 2014 du parti nationaliste hindou — le Bharatiya Janata 
Party — lui fournit de nouveaux leviers d’action. Bref survol des chemins 
tortueux qui oscillent entre British Raj, Ramraj et Swaraj, le régime bri-
tannique, le règne du Dieu Rama et le gouvernement par soi-même.



57

article • L’hindouisme politique au travail

57

article •

les membres du Conseil — surtout au 
Bihar en ce début novembre 2015. 
Le BJP revendique plus de 100 mil-
lions d’adhérents, ce qui en ferait le 
parti le plus important au monde, 
avant le Parti communiste chinois.
Signes, filiations et fondements
La superposition sans équivoque de 
l’identité hindouiste du parti au lotus 
couleur safran et de son nom officiel de 
Parti du peuple indien livre un message 
clair : la seule religion ou culture légi-
time des habitants du sous-continent 
est ce que nous nommons l’hindouisme, 
Sanatana Dharma ou « Loi éternelle » en 
sanskrit. Les citoyens indiens adeptes 
des religions « importées » (surtout 
l’islam et le christianisme ; les boudd-
hisme, jaïnisme et sikhisme étant consi-
dérés comme des religions de souche 
indienne) sont invités à faire allégeance 
à l’hindouité (Hindutva) comme culture 
et mode de vie dominant, sans pour 
autant devoir renoncer à leur religion, 
même s’ils y sont parfois invités. Ce qui 
signifie que pour le BJP, actuellement au 
pouvoir pour la troisième fois, le socle 
de l’identité indienne est constitué par 
l’hindouisme, son fondement sacré, sa 
culture, son mode de vie et ses valeurs.
Il s’agit d’un glissement culturalo-reli-
gieux d’une importance considérable, 
l’égalité des religions devant l’État, 
incarnée par le « sécularisme » de Nehru, 
Premier ministre de l’indépendance 
(1947) jusqu’à sa mort (1964), étant re-
jetée. De nombreux signes, évènements 
et actes politiques en témoignent : 
création d’un ministère du Yoga, que-
relles au sujet de la présence d’abattoirs 
pour vaches, transformation du musée 
consacré à Nehru avec la mise à l’écart 
du père fondateur de l’Inde, appel au 
« retour » des chrétiens et musulmans 
indiens vers la « Loi éternelle », honneurs 
rendus à la petite armée indépendantiste 
qui tenta d’envahir l’Inde britannique 
avec l’aide des Japonais durant la Se-

conde Guerre mondiale, centrage de la 
campagne électorale régionale au Bihar 
sur des thèmes religieux, etc. En réac-
tion, une quarantaine d’écrivains indiens, 
soutenus notamment par Salman Rush
die (d’origine musulmane) ont renvoyé 
ces derniers mois les prix qui leur avaient 
été attribués par la Sahitya Akademi 
(l’Académie nationale des lettres) pour 
protester contre la montée du nationa-
lisme hindou, la mise en péril de la liberté 
de parole et d’autres droits « séculiers ».
Ce qui nous semble plus important à 
analyser, au-delà des remous politiques 
parfois folkloriques (du moins à nos 
yeux d’Occidentaux) et des violences 
religieuses dont l’Inde est coutumière, 
c’est la genèse et le développement du 
BJP, ainsi que ses assises idéologiques 
profondes. Le BJP trouve en effet son 
origine organisationnelle dans un autre 
parti au nom très proche, le Bharatiya 
Jana Sangh (BJS), fondé trois ans après 
l’indépendance de l’Inde, en 1951, pour 
contrer l’influence du Parti du Congrès. 
Le BJS était par ailleurs le bras politique 
d’un mouvement nationaliste hindou 
paramilitaire qui lui est antérieur, le 
Rashtriya Swayamsevak Sangh (RSS, 
« Corps des volontaires nationaux ») 
dont l’un des anciens membres, Nathu-
ram Godse, fut l’assassin de Gandhi en 
1948. Le RSS sera plus tard à l’origine 
des évènements d’Ayodhya — organisés 
pour contrer les recommandations de 
la commission Mandal3 débouchant sur 
des quotas réservés aux basses castes 
— avec la destruction de la mosquée de 
Babur. Il est donc nécessaire de recons-
tituer le contexte colonial et postco-
lonial, la filiation organisationnelle et la 
chaine des représentations idéologiques 
et symboliques entre le RSS, le BJS le 

3 | Le rapport Mandal avait déjà été déposé en 1980, 
mais sa mise en œuvre fut « gelée » par les gouverne-
ments successifs, de peur de déplaire à une partie de leur 
électorat. Il prévoyait un quota de 27 % d’emplois publics 
pour les « Other Backward Classes » (OBC), soit des 
basses castes « supérieures » aux Intouchables (Dalits).



58

La Revue nouvelle • numéro 8/2015 • article

BJP pour mieux comprendre la significa-
tion de ce qui est en jeu. Et puis de faire 
le lien avec des glissements semblables 
dans d’autres pays du monde. Car la 
question qui nous intéresse est aussi là.
Naissance de l’hindouisme politique
La naissance au XIXe siècle d’un modèle 
nationaliste hindou est, comme dans 
d’autres territoires coloniaux, le fruit hy-
bride de la confrontation avec la moder-
nité européenne dans deux dimensions 
principales : la colonisation économico-
militaro-politique et le prosélytisme 
chrétien. Une partie de l’intelligentsia 
hindoue entreprend un programme 
de réformes que Christophe Jaffrelot 

(1993) qualifie de « syncrétisme straté-
gique », un usage de la tradition hindoue 
pour favoriser la modernisation de la so-
ciété et la résistance au colonialisme. Le 
mot « hindou » lui-même — qui provient 
du nom persan « Sindhou » donné à la 
région aujourd’hui pakistanaise du Sindh 
traversée par un fleuve portant le même 
nom — n’était pas utilisé par la popula-
tion qu’il nommait. Ce sont les conqué-
rants musulmans qui utiliseront ce 
nom, repris ensuite par les Britanniques 
pour désigner plus spécifiquement une 
religion (terme inconnu des langues 
indiennes). La distinction entre « In-
diens » et « Hindous » s’est donc faite de 
l’extérieur, de surcroit à partir du nom 
d’un fleuve dans une langue étrangère.
La réappropriation de l’identité reli-
gieuse hindoue date du XIXe siècle, 
d’abord au sein des élites urbaines avant 
d’atteindre les campagnes. Rappelons 
par ailleurs que, outre les communautés 
musulmanes et chrétiennes, une part 
importante des habitants du sous-conti-
nent est exclue de l’hindouisme : les 
Intouchables (Dalits) et les populations 
aborigènes (Adivasis). L’extraordinaire 
variété des cultes relevant de l’hin-
douisme (en fonction des castes, des 
régions, des villages, des temples, des 
lignées croyantes et des sectes en tout 

genre) a été progressivement « orga-
nisée » par l’action de l’État (d’abord 
britannique, puis indien après 1947) au 
XXe siècle, avec l’orthodoxie brahma-
nique comme modèle. Phénomène qui, 
après les villes, a aussi touché les villages 
et les basses castes désirant s’élever. Un 
anthropologue indien, Mysore Narasi-
mhachar Srinivas, a utilisé le terme de 
« sanskritisation » dans les années 1950 
pour qualifier ce processus. Enfin, de 
nombreux ascètes (sadhu) et guides 
religieux (gourou) ont participé à la 
création d’un néo-hindouisme, cen-
tré sur le yoga, la méditation et autres 
pratiques pour « soulager les maux de 
la vie dans ce monde ». L’hindouisme 
contemporain, nettement plus uni-
fié et individualisé que par le passé, 
est le fruit de ces transformations.
Celui qui est souvent considéré comme 
le « père du nationalisme indien » à 
connotation hindoue est Bal Gangad-
har Tilak (1856-1920), un brahmane 
du Maharastra qui s’opposa à toute 
influence occidentale. Tilak marqua dans 
un premier temps le Congrès national 
indien, dont il fut membre, avant que ce 
dernier ne prenne ses distances, notam-
ment sur la question de la violence 
(dont Tilak était partisan) et celle de la 
collaboration entre hindous et musul-
mans contre le colonisateur britannique. 
Après l’indépendance, le nationa-
lisme hindou fut marginalisé au profit 
du nationalisme indien séculier, sous 
l’influence du pacifisme de Gandhi et du 
sécularisme occidentalisant de Nehru.
Du côté de l’hindouisme politique 
organisé, le RSS, qui est sa matrice et 
son fer de lance, a été fondé en 19254 
par Keshav Baliram Hedgewar (1889-
1940) ou Doctorji pour ses adeptes, 
un médecin et fils de prêtre brahmane 

4 | Concordance significative de date et de contexte colo-
nial avec la fondation des Frères musulmans par Hassan 
el-Banna en Égypte (1928), celle du Tabligh par Muham-
mad Ilyas (1927) ou, plus tard, du Jamaat-e-Islami par 
Mawdoudi (1941) dans l’Empire britannique des Indes.



59

article • L’hindouisme politique au travail

qui participa au début des années 1920 
au mouvement indépendantiste dans 
le sillage du Congrès national indien. 
Hedgewar prit rapidement ses distances 
avec le Congrès, à la suite des violences 
entre hindous et musulmans en 1923, 
et s’orienta vers des actions visant à 
régénérer la culture et la spiritualité 
hindoue face à l’occupation britannique. 
Le « national » devait pour lui équivaloir 
à « hindou », thème qui sera repris par 
le BJS puis le BJP un demi-siècle plus 
tard. Sa vision politique s’orienta durant 
les années 1930 vers des organisations 
de type paramilitaire et des pratiques 
musclées, sous l’influence des modèles 
fasciste italien et national-socialiste 
allemand. Madhav Sadashiv Golwalkar 
(1906-1973) ou Shri Guruji, lui succéda 
en 1940 comme sarsanghchalak (« lea-
deur suprême » spirituel et politique du 
RSS) et fut accusé de sympathie avec le 
nazisme. Certains de ses textes fai-
saient en effet l’éloge de la « purification 
culturelle » mise en œuvre par Hitler en 
Allemagne, montré comme exemple de 
ce qu’Hedgewar souhaitait réaliser en 
Inde avec le RSS. À la suite de l’assas-
sinat de Gandhi par un ancien membre 
en 1948, le RSS fut brièvement interdit 
sous le règne de Nehru, puis disculpé.
Le RSS, dont Jaffrelot compare l’orga-
nisation à celle d’une secte parami-
litaire, s’opposa au choix du drapeau 
tricolore (safran, blanc et vert, avec la 
roue d’Ashoka au centre)5 de l’Union 
indienne, lui préférant la seule couleur 
safran qui est le symbole de l’hindouisme 
(aujourd’hui couleur dominante du logo 
du BJP, le vert coloriant les feuilles du 
lotus et le blanc le lettrage). Sa visée 
géopolitique est une « Inde indivise » 
ou Akhand Bharat, incluant le Pakistan, 

5 | La symbolique en est la suivante. Tricolore à bandes 
horizontales safran foncé ou kesarl (hindouisme), 
blanche (désir d’entente mutuelle) et vert foncé (islam), 
avec au centre la roue d’Ashoka ou chakra, inscrite en 
bleu marine. Le chakra rappelle la « roue de la Connais-
sance » (la loi du Bouddha et son enseignement).

le Népal, le Bouthan, le Bangladesh, 
le Sri-Lanka et la Birmanie. Enfin, il 
s’opposa à la Constitution indienne 
(1949), rédigée sous la direction de 
l’intouchable Ambedkar, parce qu’elle 
ne faisait pas référence aux « lois de 
Manu6 ». Le leadeur du RSS, Golwal-
kar, lui fit ce reproche dans son livre 
Bunch of Thoughts : « Notre Constitu-
tion n’est qu’un patchwork encombrant 
et hétérogène de différents articles en 
provenance de différentes constitutions 
occidentales. Elle ne comprend abso-
lument rien qui puisse être considéré 
comme nous étant vraiment propre. 
Y trouvons-nous une seule référence 
dans ces principes directeurs de ce qui 
est notre mission nationale et notre 
référence centrale dans la vie ? Non ! »
L’hindouisme politique associe dans ses 
diverses composantes une revisitation 
modernisante du monde très épars et 
fragmenté de l’hindouisme — comme 
nous l’avons vu plus haut — comportant 
notamment des emprunts au catho-
licisme ou anglicanisme (élaboration 
d’une structure cohérente) ou à l’islam 
(statut de « protégé » pour les non-
hindous), avec un « retour » à l’âge d’or 
supposé de l’hindouisme. Comme dans 
les régimes politiques totalitaires de 
l’entre-deux-guerres en Europe (mais 
aussi en Chine avec les « Chemises 
bleues »)7, le mouvement est à la fois 
« individualisant » et « massifiant ». Le 
RSS se situe en effet en décalage avec 
le modèle des castes, encadrant l’indi-
vidu de sa naissance à sa mort, pour 
6 | Le code appelé « lois de Manu » ou Manava Dhar-
masastra est un des plus anciens textes cosmologiques 
et légaux hindous codifiant l’organisation de la société 
indienne, notamment son organisation en catégories 
d’humains différenciés de manière substantielle. Il est 
structuré en quatre parties principales : la création du 
monde (cosmogonie), les sources de la loi (dharma), le 
dharma des quatre varnas (« états » endogames : brah-
manes, kshatriya, vaishya et shudras), la loi du karma, des 
renaissances et de la libération finale.
7 | Sur le mouvement « fasciste » des Chemises bleues 
(1932-1938), je me permets de renvoyer à ma recension 
du livre de V. Goossaert et D. Palmer, « La question reli-
gieuse en Chine », La Revue nouvelle, juillet-aout 2013.



60

La Revue nouvelle • numéro 8/2015 • article

promouvoir une « société d’individus », 
agrégés en « masses » prises en charge 
et encadrées par le mouvement national 
hindou qui s’investit dans les domaines 
de l’action sociale et religieuse. L’hin-
douisme politique apparait dès lors 
comme une formation de compromis, 
un « mariage des contraires », entre la 
modernité occidentale et l’hétéronomie 
religieuse hindoue. Il se présente à la 
fois comme un produit de la modernité 
et comme une résistance à celle-ci.
Le safran au gouvernail
En 1951, le RSS se dote d’une « vitrine 
politique » par la création du Bharatiya 
Jana Sangh (BJS) qui n’obtient que 
3,1 % des voix aux élections de 1952. 
Aux élections de 1977, après la période 
de l’état d’urgence proclamé par Indira 
Gandhi (la fille de Nehru et non de 
Gandhi), le BJS fusionne avec deux 
autres partis pour former le Janata Party 
qui gagne largement les élections8. Mais 
les nationalistes hindous ne consti-
tuaient qu’une fraction du Janata et les 
vainqueurs n’avaient que peu de choses 
en commun d’un point de vue idéolo-
gique. Ils étaient en fait profondément 
clivés sur la question du sécularisme. 
Le nouveau parti du Congrès, créé par 
Indira Gandhi, gagne les élections de 
1980. Les membres du BJS quittent le 
Janata Party et créent un nouvel avatar 
politique, le BJP (au pouvoir aujourd’hui) 
qui connaitra une audience croissante 
après les évènements autour de la 
mosquée de Babur à Ayodhya, com-
prenant la destruction de la mosquée 
par des militants du RSS. Le mouve-
ment nationaliste et paramilitaire est 
en effet toujours actif, malgré plusieurs 
interdictions. La montée en puissance 
des nationalistes hindous sera dès lors 
croissante jusqu’à ce jour, en dépit des 
fluctuations électorales. Bien que dispo-

8 | Pour cette période, je me réfère à C. Jafrellot (dir.), 
L’Inde contemporaine, Fayard, 2014 et à Gilles Verniers, 
« Les défis de la démocratie en Inde », dans La démocra-
tie en Asie, Picquier, 2015.

sant de la majorité absolue à la Chambre 
basse, il gouverne dans une coalition 
nommée « Alliance démocratique 
nationale » avec 29 petits partis régio-
naux qui ne totalisent que 54 sièges au 
total, le BJP en ayant 282. Alors que le 
BJP était très minoritaire dans le Janata 
Party de 1977, il est aujourd’hui écrasant 
dans l’Alliance démocratique nationale.
Le Premier ministre actuel de l’Union 
indienne, Narendra Modi, est un cadre 
du RSS, mouvement qu’il avait rejoint 
enfant et n’a jamais quitté depuis. 
Avant d’accéder à la fonction suprême 
fédérale, il fut pendant quatre mandats 
successifs « chief minister » de l’État du 
Gujarat (de 2001 à 2014). Son exer-
cice du pouvoir fut émaillé de divers 
incidents. Il y eut d’abord les violences 
communautaires en 2002 entre hin-
dous et musulmans qui firent près de 
deux-mille morts selon diverses sources. 
L’élément déclencheur fut l’incendie 
d’un train transportant des pèlerins 
hindous revenant d’Ayodhya (lieu de 
la bataille de 1992) et dont les musul-
mans furent accusés. Narendra Modi et 
l’État du Gujarat ont été dénoncés pour 
passivité. Ces évènements, qualifiés 
de « pogromes » par différents obser-
vateurs9 et dont les musulmans furent 
les principales victimes, entrainèrent 
la démission de Modi. Après une cam-
pagne électorale aux relents antimusul-
mans, il s’assura cependant une nou-
velle majorité qu’il parvint à conserver 
jusqu’en 2014. Sa rhétorique religieuse 
se modéra et il porta ses efforts dans le 
domaine économique (investissements 
publics, attractivité pour les opérateurs 
privés) avec un certain succès, sous 
le slogan du Vibrant Gujarat (écho au 
slogan India Shining utilisé par le BJP en 
2004). Mais les effets bénéfiques ne 
concernèrent que les classes moyennes 
(composées surtout de castes supé-

9 | Notamment par le Indian Social Institute dans The 
Gujarat pogrom : compilation of various reports, 2002.



61

article • L’hindouisme politique au travail

rieures) et sa politique fut critiquée 
sur ce point par l’économiste indien 
Amartya Sen10, prix Nobel d’économie 
2013. Toujours est-il que le Gujarat fut 
le marchepied qui permit à Narendra 
Modi de se hisser au poste de Pre-
mier ministre fédéral en mai 2014.
De nombreux changements ont été 
opérés depuis la victoire électorale 
fédérale du BJP en mai 2014 et l’obten-
tion de la majorité absolue à la Chambre 
basse, mais d’autres n’ont pu encore 
être mis en œuvre, faute de majorité 
à la Chambre haute. Le BJP n’y dis-
pose en effet que de 48 sièges sur 245 
(64 si l’on compte les autres partis de 
l’Alliance) et il cherche à en grignoter le 
contrôle avant la fin de son quinquennat 
en 2019. Ces changements sont tantôt 
symboliques, tantôt plus structurels. 
D’un point de vue symbolique et com-
municationnel, l’heure est nettement à 
la valorisation de l’Hindutva, une défi-
nition de la culture indienne en termes 
de valeurs hindoues11. Outre la couleur 
safran omniprésente et l’utilisation de 
symboles hindous (le lotus, le yoga, la 
vache, la lampe à huile traditionnelle…), il 
y a la création d’institutions ou l’accom-
plissement de gestes de même nature 
(ministère du Yoga, pèlerinage au bord 
du Gange, port d’une écharpe orange, 
végétarisme affiché, accomplissement 
de rituels religieux hindous en tant que 
Premier ministre…). Le visionnement de 
sa page Facebook (30 817 260 like au 
1er novembre 2015) et de son site inter-
net montre l’abondance des symboles 
10 | Jaffrelot, quant à lui, qualifia la politique de Modi 
au Gujarat de « populisme high-tech » pour les classes 
moyennes, le futur Premier ministre indien étant parti-
culièrement féru de nouvelles technologies.
11 | Son promoteur est Vinayak Damodar Savarkar 
(1883-1966), un activiste indépendantiste de caste 
brahmane ayant étudié en Angleterre et fortement 
influencé par Bal Gangadhar Tilak. Savarkar se déclarait 
athée et militait pour une identité indienne définie par un 
hindouisme culturel, débarrassé du système des castes. 
Son destin de militant nationaliste hindou occidentalisé, 
athée et opposé aux castes, illustre bien le « mariage des 
contraires » de l’hindouisme politique. Narendra Modi lui 
a rendu hommage au Parlement indien.

hindous. On imagine que les 172 millions 
de musulmans ou les 28 millions de 
chrétiens ont du mal à s’y reconnaitre.
Mais cette affirmation culturalo-reli-
gieuse s’accompagne d’une série d’actes 
dont nous avons déjà fait écho en 
début d’article. La Ghaddar Alliance, un 
groupe d’académiques indiens établis 
aux États-Unis, a publié un rapport sur 
les « cent premiers jours de Narendra 
Modi » sur son site nommé « modi-
facts » (les faits relatifs à Modi), fruit 
d’une compilation de diverses sources 
sur les politiques menées par le BJP 
au pouvoir12. Ce document fouillé et 
documenté, d’une cinquantaine de 
pages, liste les actes du gouvernement 
Modi par groupes thématiques : culture, 
développement, économie, environne-
ment, femmes et minorités sexuelles, 
droits humains, médias, minorités 
religieuses, intouchables et aborigènes. 
Le document fait par ailleurs le lien 
avec la politique menée antérieurement 
par Narendra Modi au Gujarat (2001-
2014), afin de dégager les continuités.
Vers une « erdoganisation » de l’Inde ?
Si ces constats ne concernent que 
les « cent premiers jours » du BJP au 
pouvoir, ils comportent une série de faits 
inquiétants au sujet de la politique im-
pulsée par le pouvoir nationaliste hindou. 
La ligne générale est, d’un côté, une 
politique économique et de dévelop-
pement qui fait la part belle aux entre-
prises privées, aux classes moyennes, et 
sacrifie l’environnement sur l’autel de la 
croissance. De l’autre, dans le domaine 
culturel, une censure larvée ou fran-
chement ouverte est mise en place et 
touche notamment la production ciné-
matographique, l’édition ou la diffusion 
des livres, notamment universitaires, 
jugés trop critiques sur l’hindouisme. Un 

12 | Une version en format pdf est téléchargeable sur 
le site de « modifacts » (voir références). Chacun des 
constats est documenté par des références, le plus sou-
vent accessibles en ligne.



62

La Revue nouvelle • numéro 8/2015 • article

cinéaste vit ainsi le visa d’exploitation de 
son film sur les violences de 2002 au 
Gujarat refusé par le Central Board of 
Film Certification. Une autre produc-
tion du même auteur sur des violences 
communautaires dans l’Uttar Pradesh 
(État où se situe Ayodhya), mettant en 
question les politiques de l’« hindouité » 
(Hindutva), fut également refusée.
Dans le domaine de l’édition, l’éditeur 
Orient BlackSwan annonça le retrait 
d’une série de livres, dont un ouvrage 
historique et universitaire sur les vio-
lences sexuelles et communautaires à 
Ahmedabad. Peu de temps auparavant, 
c’est Penguin India qui annonça le retrait 
d’un ouvrage de critique historique écrit 
par un historien de l’université de Chica-
go, The Hindus : An Alternative History. 
Depuis lors, les affaires se sont multi-
pliées, ce qui a mené à l’action de pro-
testation récente de quarante auteurs 
renvoyant leurs prix littéraires. Enfin, 
last but not least, des projets d’histoires 
« révisionnistes » touchent d’un côté 
les livres scolaires et de l’autre la prise 
de contrôle d’instituts de recherche 
et d’éducation. L’homme de ligue du 
BJP dans ce domaine est l’historien 
Yellapragada Sudershan Rao, nommé 
président du Indian Council of Histo-
rical Research. Avant d’occuper cette 
fonction, il fut membre actif d’une orga-
nisation vassale du RSS (le ABISY) dont 
l’objectif est la « réécriture de l’histoire 
de l’Inde d’un point de vue national », 
c’est-à-dire hindou. Plusieurs membres 
de l’ABISY ont depuis été nommés 
au Council of Historical Research.
De nombreuses affaires concernent 
également le domaine religieux, notam-
ment les tentatives de « reconversion » 
à l’hindouisme des Intouchables ou 
d’aborigènes devenus chrétiens, voire 
parfois musulmans ou même boudd-
histes13, principalement pour échapper 

13 | Comme nous l’avons vu plus haut, le bouddhisme 
est considéré comme une religion de souche indienne. 

Rapport de la Ghaddar 
Alliance, Fast Track to Troubling 
Times : 100 Days of Narendra 
Modi, 22 septembre 2014 :  
http://bit.ly/1HCUht4

Assayag J., L’Inde : désir de 
nation, Odile Jacob, 2001

Busch C., The Policy of the 
Bharatiya Janata Party, 1980 
and 2008, NPS, Monterey, 
2009

Golwalkar M. S. , Bunch of 
Thoughts (en ligne sur le site du 
RSS) : http://bit.ly/1MkqO5P

Jaffrelot Chr., Les nationalistes 
hindous. Idéologie, implanta-
tion et mobilisation des années 
1920 aux années 1990, Presses 
de la Fondation nationale des 
sciences politiques, 1993

Jafrellot Chr. (dir.), L’Inde 
contemporaine, Fayard, 2014

Insel A., La nouvelle Turquie 
d’Erdogan. Du rêve démocra-
tique à la dérive autoritaire, La 
Découverte, 2015.

Racine J.-L., Penser l’Inde 
émergente : de l’altérité orien-
taliste au postcolonialisme, 
FMSH-WP, 2014-81, sep-
tembre 2014

Saglio-Yatzimirsky M.-C., 
« Quelle culture pour les 
sociétés multiculturelles ? 
L’Inde et le Brésil : esquisse 
d’une comparaison », Le Débat, 
septembre-octobre 2015

Verniers G., « Les défis de la 
démocratie en Inde », dans La 
démocratie en Asie, Picquier, 
2015

Références



63

article • L’hindouisme politique au travail

au statut d’exclus que leur réserve 
l’hindouisme. Le paradoxe ou la mau-
vaise foi liés à cette question, c’est 
que la « conversion » vers une de ces 
religions monothéistes est qualifiée de 
« forcée » alors que la « reconversion » 
ne le serait pas, même si l’on sait bien 
que ces deux groupes n’étaient pas 
considérés comme hindouistes, parce 
que « hors castes » ou animistes. Par 
rapport à l’islam, qui représente 14 % 
de la population, c’est souvent autour 
de la « guerre de la vache » (animal 
sacré pour les hindous) que les conflits 
s’exacerbent dans un climat de natio-
nalisme hindou de plus en plus intense 
et parfois violent. Si de nombreuses 
tensions sont d’origine locale et que 
l’on ne peut pas en rendre le gouverne-
ment responsable (sinon par le climat 
qu’il a instauré), certains actes publics, 
encouragements en sous-main, silence 
coupable ou passivité policière sont 
bien de sa responsabilité. Les groupes 
extrémistes hindous semblent avoir les 
coudées plus franches que jamais.
Enfin, et c’est sans doute le point le plus 
important, la valorisation de l’hindouité 
et la lutte contre ce qui lui est étranger 
touchent aussi la liberté d’expression 
et les modalités d’exercice du pouvoir. 
Après tout, la démocratie est un régime 
étranger14 plus ou moins imposé par la 
colonisation et, ensuite, par l’influence 
du modèle occidental sur les élites du 
Congrès, parti fondé par des Anglais. 
Un « retour » à l’hindouité pourrait donc 
signifier un changement de ce mode de 
gouvernance qui ne lui est pas propre. Si 
Narendra Modi a accédé au pouvoir par 
la voie des urnes, il pourrait bien tenir 
le même propos que le président turc 

Pour une illustration narrative de la complexe intrication 
des castes et des affiliations religieuses, je me permets 
de renvoyer à mon récit de voyage au Kerala, « Malabar 
Blues », La Revue nouvelle, aout 2014.
14 | Notons que, de manière fort instructive, le RSS 
considère le marxisme comme une idéologie étrangère 
à l’hindouité, à l’instar des religions importées que sont 
l’islam et le christianisme.

Recep Tayyip Erdoğan sur la démocra-
tie, à savoir qu’elle « n’est pas un but 
mais un moyen », en d’autres mots : 
« un tramway que l’on peut quitter à 
l’arrêt désiré15 ». Souvenons-nous de 
la déclaration du leadeur du RSS (dont 
Modi est toujours membre), Golwalkar, 
au sujet de la Constitution indienne en 
1949 : « Notre Constitution n’est qu’un 
patchwork encombrant et hétérogène 
de différents articles en provenance de 
différentes constitutions occidentales. »
Différents indices de cette tendance — 
certes pas encore suffisants pour établir 
un recul de la démocratie indienne, mais 
assez convergents pour éveiller notre at-
tention — sont perceptibles depuis 2014 
(et, antérieurement, au Gujarat). L’asso-
ciation d’un très grand libéralisme éco-
nomique à une « verticale du pouvoir » 
et une glorification nationaliste spiritua-
lisante n’est pas sans éveiller quelques 
comparaisons. Cela d’autant que l’usage 
intensif que fait le Premier ministre des 
nouvelles technologies de la communi-
cation (que l’Inde affectionne et maitrise 
bien), induit un rapport direct entre le 

15 | Propos repris par le sociologue turc Ahmet Insel dans 
son livre très éclairant, La nouvelle Turquie d’Erdogan. Du 
rêve démocratique à la dérive autoritaire, La Découverte, 
2015. Pour la petite histoire, on raconte une anecdote 
semblable au sujet de Mao qui aurait dit que « la démo-
cratie est une servante que l’on peut renvoyer quand on 
veut », cité par Jean-Marie Bouissou dans La démocratie 
en Asie, Picquier, 2015.

Narendra Modi, le BJP et le RSS 
sur le net
•	 site de Narendra Modi :  

http://www.narendramodi.in/
•	 page Facebook de Narendra 

Modi : https://fr-fr.facebook.
com/narendramodi/

•	 page Twitter de Narendra Modi : 
https://twitter.com/pmoindia

•	 site du BJP : http://www.bjp.org/
•	 site du RSS : http://www.rss.org/



64

La Revue nouvelle • numéro 8/2015 • article

leadeur et son peuple, voire un culte de 
la personnalité. Dans un premier temps, 
des journalistes très connus ont subi 
des pressions afin de ne pas critiquer 
le pouvoir, puis Narendra Modi a eu 
tendance à éviter les contacts avec les 
médias et à communiquer directement 
par les moyens qu’il utilise à sa guise (la 
trinité bien connue : site web, facebook 
et twitter). Son style de gouvernance se 
traduit par une diminution importante 
des débats publics et de la consultation 
des populations avant la mise en œuvre 
de projets d’aménagement les concer-
nant, notamment environnementaux. 
Sans oublier une criminalisation de la 
dissidence qui peut être instrumentée 
par des groupes hindous extrémistes, 
et des atteintes à l’indépendance de la 
justice (certes parfois très relative).

En tout état de cause, on peut se 
demander ce qu’il adviendra de la démo-
cratie indienne au sein de l’hindouisme 
politique, si le BJP atteint la majorité 
absolue à la Chambre haute16. Même si 
l’Hindutva promue par le BJP est davan-
tage une culture qu’une religion, force 
est de constater que sa promotion par 
le gouvernement engendre des poli-
tiques et génère des conflits qui sont 
éminemment religieux, et qu’elle entame 
dès lors le caractère séculier de l’État. 
Entre le Ramraj, le mythique âge d’or 
du règne du dieu Rama, et le Swaraj, le 
gouvernement par soi-même, il fau-
dra choisir, même si c’est à reculons.

16 | La défaite cuisante que le BJP vient de subir au Bihar 
montre que l’affaire est loin d’être entendue.

Carte de « l’Inde indivise » (Akhand Bharat) sur le site web du RSS, avec une citation de Sri Guruji (Golwalkar).

Si la Partition est un fait établi, nous sommes ici 
pour le défaire. Il n’y a, en réalité, pas de « fait éta-

bli » dans ce monde. Les choses sont faites ou défaites 
uniquement par la volonté de l’homme. Et la volonté 

de l’homme est acérée par un esprit de dévoue-
ment à une cause, qu’il sait être juste et glorieuse

Sri Guruji


