
Le karma des moules Bernard De Backer

41

Dans un texte adressé aux groupes belges
des élèves du maitre zen Taishen Des-
himaru, le Français Roland Rech faisait
état de son déplaisir face au caractère « un
peu flageolant du zen en Belgique » au
début des années nonante. Il avait joli-
ment intitulé sa missive « Le karma2 des
moules », titre que nous lui empruntons
volontiers tout en détournant quelque

Le karma
des moules

Bernard De Backer

Le bouddhisme a fait son entrée discrète en Belgique
depuis plus de cinquante ans. Des plaines de Flandres
aux hauteurs boisées de Tihange, des pagodes de la
banlieue liégeoise aux dojos zen du Brabant wallon, les
adeptes de la vacuité et de l’interdépendance de tous les
êtres ont patiemment érigé leurs temples et leurs centres
de pratique. Réfugiés d’Asie du Sud-Est, restaurateurs
thaïlandais, architectes, hommes politiques, artistes et
travailleurs de la santé propagent le dharma sans
tambours ni trompettes, sauf dans les temples. À l’image
des moules casserole de Broodthaers, le bouddhisme du
plat pays rassemble de multiples coques dans la
marmite. Portraits croisés d’une mosaïque de groupes
qui cherchent le salut au cœur d’une vision lucide de la
souffrance, retiennent leur souffle pour capter le rayon
pur de la vacuité et transmuter le fardeau humain en
corps de lumière1.

1 Selon le bouddhisme tibétain (particulièrement le Dzogchen), le pratiquant accompli
peut terminer sa vie en laissant son corps fondre en lumière (« corps d’arc-en-ciel »)
avant de se résorber complètement. Pour plus de détails, voir notamment le livre de
Sogyal Rimpoché, Livre tibétain de la vie et de la mort.

2 Le terme sanscrit karma désigne la « loi des actes » par laquelle chaque pensée ou
action produit ses effets sur la somme spirituelle de l’être et influe son devenir
cosmique (notamment ses futures réincarnations ou samsâra). Le terme peut
s’appliquer à des entités individuelles ou collectives.



larevuenouvelle, n° 8 / aout 2004

42

peu son sens. Au-delà de leur chair fla-
geolante stigmatisée par le maitre zen, les
moules logent, en effet, dans des coques
doctrinales ou sociologiques qui ont net-
tement plus de consistance. Loin d’être
un ensemble nébuleux aux frontières
indistinctes, comme on le pense souvent,
le bouddhisme implanté en Belgique —
ou ailleurs en Europe — apparait plutôt
comme une marqueterie complexe de
groupes, traversée par de nombreuses
lignes de partage et quelquefois de
conflit.

Voyons d’abord comment ses multiples
composantes se sont déposées sur nos
plages septentrionales, véhiculées par des
courants parisiens et américains ou par
des vagues de migrants venus d’Asie.
Nous examinerons ensuite la situation
actuelle et nous demanderons si ces divi-
sions, loin d’être le seul fruit de l’histoire,
ne résulteraient pas aussi de tensions
internes au bouddhisme lui-même.

AMIS DU BOUDDHISME
ET LAMA DE SCHAERBEEK

Comme nous l’avons vu dans l’article
précédent, le bouddhisme s’est d’abord
frayé un chemin comme objet d’étude
académique et comme référent ésotérique
(notamment par le biais de la Société
théosophique). De ce point de vue, la
situation belge est semblable à celles de
nombreux pays européens. Louis de la
Vallée-Poussin et Étienne Lamotte furent
des chercheurs éminents à l’université de
Gand et de Louvain; Alexandra David-
Neel (membre de la Société théosophique
pendant plusieurs années) vécut un
temps à Bruxelles où elle présenta la

Maha Bodhi Society au Congrès de la
libre pensée en 1910. Enfin, la société
parisienne Les amis du bouddhisme, fon-
dée en 1924 et également très liée au
théosophisme, fit des émules à Bruxelles
dans l’entre-deux guerres.

Mais l’un des premiers convertis belges
fut un personnage schaerbeekois particu-
lièrement haut en couleur. Il s’agissait
d’un certain Lievens (né en 1899) qui se
faisait appeler Lama Rin’chen Mkhas’-
hgrub et créa en 1961 la Maison du boud-
dhisme à Schaerbeek, en relation avec un
certain Haut Conseil bouddhique mon-
dial dont il était secrétaire général. Cet
organisme était présenté comme une filia-
le des centres bouddhiques tibétains
Ljan’na, école ésotérique dans la lignée
de l’école réformée Gelukpa3 fondée par
le moine tibétain Tsongkhapa au XIVe siè-
cle. Lievens se présentait lui-même
comme le fondateur de l’école Ljan’na,
créée en 1946 après de nombreuses péri-
péties au Bangladesh (Chittagong), en
Birmanie, au Tibet, à Paris et à Rome (où
il aurait été vertement éconduit par le
tibetologue italien, Giuseppe Tucci).
L’objectif affiché de l’école était d’occi-
dentaliser et de diffuser la doctrine ésoté-
rique de Tsongkhapa. Si cet organisme
plutôt fantaisiste (Lievens aurait été un
« menteur », selon un témoin bien infor-
mé de l’époque) participe de la vision du
« Tibet magique », la brochure de présen-
tation de la Maison du bouddhisme était
plutôt critique à l’égard de la Société
théosophique. Les activités de cette asso-
ciation se seraient poursuivies jusqu’au
milieu des années quatre-vingt.

3 Le bouddhisme tibétain
(Vajrayâna) comporte six
écoles majeures :
Nyingmapa, Youngdroung
bön, Kadampa, Sakyapa,
Kagyupa (subdivisée en
Karmapa et Drukpa) et
Gelukpa (cette dernière étant
issue de la réforme de l’école
Kadampa). Des moines
contestant l’autorité de
l’actuel dalai-lama
(hiérarque des Gelukpa) ont
créé récemment une
Nouvelle tradition Kadampa.



Le karma des moules Bernard De Backer

43

Un acteur plus rigoureux de l’introduc-
tion du bouddhisme en Belgique fut
Raymond Kiere (1897-1981), un Liégeois
né à Bruges ayant déjà eu des contacts
suivis avec Les amis du bouddhisme
avant la guerre. Il publia pendant des
années un feuillet stencilé, Le sentier,
reprenant des articles et traductions d’une
publication parisienne homonyme, et
développa de nombreux contacts avec des
groupes européens, américains ou asia-
tiques — comme la Maha Bodhi Society,
la Buddhist Society de Londres, le
Western Buddhist Order ou la Altbud-
dhistische Gemeinschaft. Kiere fonda la
Mission bouddhique belge à Ans près de
Liège et participa à la création de l’Insti-
tut belge des hautes études bouddhiques.
Sur l’initiative d’Adriaan Shitoku Peel et
en collaboration avec Kiere, un Centrum
voor Boeddhistische Studies en Voorlich-
ting fut créé à Anvers, publiant un tri-
mestriel, Nagga (« Le chemin » en langue
pâli). Ce centre fonctionnait sous l’autori-
té spirituelle d’un moine theravadin bri-
tannique, Francis Allen. Le centre anver-
sois mit fin à ses activités en 1956, à la
suite de la défection d’Allen. Un autre
centre fut fondé à Bruxelles sous l’impul-
sion d’un Britannique, le Centre d’infor-
mation bouddhique, mais cessa bientôt
ses activités.

Peu de temps après, désillusionné, Kiere
se retira de toute activité. L’introduction
du bouddhisme en Belgique connut alors
une interruption presque totale entre
1956 et 1970, à l’exception de la folklo-
rique Maison du bouddhisme à Bruxelles.

CONTRE-CULTURE,
FLUX MIGRATOIRES,
DIASPORA TIBÉTAINE

Ces années furent cependant caractéri-
sées, comme dans d’autres pays d’Europe,
par deux mouvements qui influencèrent
favorablement la propagation du boud-
dhisme en Belgique: la montée de la
contre-culture, contemporaine d’un affai-
blissement de l’Église catholique dans le
champ religieux, et les évènements en
Asie (guerres d’Indochine et du Viêt-
nam, invasion du Tibet). Le premier phé-
nomène favorisa l’ouverture de certaines
couches sociales à d’autres religions et
spiritualités, et le second la transplanta-
tion du bouddhisme, d’abord essentielle-
ment Theravâda (Laos, Cambodge) et
Mahâyâna (Viêt-nam), ensuite Vajrayâna
(exode de lamas tibétains après 1959).

Le regroupement progressif et l’établisse-
ment des réfugiés en provenance d’Asie
du Sud-Est se firent essentiellement dans
la partie francophone du pays (Bruxelles,
Liège, Verviers), pour des raisons linguis-
tiques évidentes. La constitution de com-
munautés religieuses s’effectua à partir de
la France où les autorités bouddhiques
s’étaient réfugiées. C’est ainsi que les
moines cambodgiens Meas Yang et Bour
Kry furent à la base de l’Association
bouddhique khmère (Vatt Khemararam)
de Bruxelles. La fuite de dizaines de mil-
liers de lamas (certains avancent le chiffre
de quarante mille) hors du Tibet en 1959,
réfugiés au Népal, au Bhoutan et en Inde,
favorisa les contacts avec des voyageurs
occidentaux en quête de spiritualité (dont
le journaliste et cinéaste français Arnaud



larevuenouvelle, n° 8 / aout 2004

44

Desjardins et le jeune chercheur Matthieu
Ricard, mais également le Belge Robert
Spätz qui fréquenta le même maitre tibé-
tain). Elle suscita également l’envoi de
nombreux moines dans les pays occiden-
taux, à la fois pour soulager la pression
économique et financière dans les pays de
premier accueil et pour diffuser le dhar-
ma en Occident. Cette décision fut sur-
tout celle d’un courant particulier du
bouddhisme tibétain, l’école Karma
Kagyupa, dont l’implantation en Europe
est importante.

C’est souvent sur la base de cette diaspo-
ra des lamas tibétains que des centres
furent fondés, comme ce fut le cas à
Anvers en 1974 (centre Karma Samten
Ling, dirigé par Akong Rinpoché) dans la
foulée de la visite du karmapa (chef spiri-
tuel de l’école Karma Kagyupa), sur l’ini-
tiative de Carlo Luyckx. Vers la même
époque, Robert Spätz (Lama Kunzang
Dorje) fonda Ogyen Kunzang Chöling à
Bruxelles en 1971, au retour d’un séjour à
Darjeeling. Cette association, connue
pour ses restaurants végétariens et quel-
ques rumeurs « sectaires4 », appartient à
l’école Nyingmapa. D’autres groupe-
ments liés au bouddhisme tibétain ver-
ront le jour par la suite, dont certains sont
le fruit de scissions des premiers groupes.

Le bouddhisme zen, dont l’activité était
en veilleuse depuis Les Amis du boud-
dhisme zen de Robert Linssen, se déve-
loppa sous l’impulsion d’Eugène Buelens
(Genmyo Dotai). Les différents dojos s’af-
filièrent à l’association Zen Internationale
(zen soto) fondée et dirigée par Taisen
Deshimaru. Certains groupes n’étaient

pas en faveur de cette politique centrali-
satrice et demeurèrent à l’écart. Le zen
rinzaï s’implanta plus tardivement en
Belgique avec la création du dojo de la
Falaise verte (1995). En 1976, Adriaan
Peel fonda un premier lieu de culte du
bouddhisme Shin (du courant japonais
Jôdoshin shû5) à Anvers, qui devint plus
tard le Centrum voor Shin-Boeddhisme.
D’autres groupes et courants s’installè-
rent durant les années quatre-vingt et
nonante, dont la Sokka Gakkai. Durant la
même période, de nouveaux centres tibé-
tains furent créés, notamment à Anvers,
Bruxelles et Huy.

Différentes tentatives virent le jour pour
favoriser la collaboration entre les écoles
et communautés bouddhiques établies en
Belgique. Une « journée du Bouddha »
fut ainsi inaugurée à Mariemont en 1978,
mais dû s’interrompre quelques années
plus tard, à la suite de l’écroulement de la
statue de Bouddha qui servait de point de
ralliement. Enfin, une Fédération des
communautés bouddhistes de Belgique
vit le jour en février 1986, présidée par
Adriaan Peel, à laquelle succéda l’Union
bouddhique Belge en 1997, présidée
actuellement par Frans Goetghebeur du
Tibetaans Instituut de Schoten.

L’Union bouddhique, créée dans la foulée
du rapport de la commission parlemen-
taire dite « sur les sectes », regroupe à ce
jour onze associations bouddhiques
implantées en Belgique, dont certaines
sont associées à des communautés étran-
gères (dont deux pagodes vietnamiennes,
l’une à Bruxelles et l’autre à Liège),
d’autres d’initiative belge (comme l’asso-

4 Une instruction judiciaire est
en cours depuis 1997. Il est
à noter que, selon nos
informations, toutes les
instructions clôturées à ce
jour (en France et au
Portugal) ont débouché sur
des non-lieux.

5 École créée par le japonais
Shinran au XIIIe siècle,
appelée « École authentique
de la Terre pure » ou « École
shin ». Il s’agit d’une
réforme de l’« École de la
Terre pure » (Jôdo shû)
créée un siècle plus tôt par
Hônen. Les deux
mouvements placent le
Bouddha Amida au centre de
leur doctrine.



Le karma des moules Bernard De Backer

45

ciation zen de Belgique) ou belgo-tibétai-
ne (notamment les trois centres associés
de l’école Karma Kagyupa: Nalanda à
Bruxelles, Yeunten Ling à Huy et Tibe-
taans Instituut à Schoten). Enfin, ainsi
que nous le verrons, la majorité des asso-
ciations bouddhiques implantées en
Belgique ne sont pas membres de l’Union
bouddhique belge.

LE DHARMA 
DANS TOUS SES VÉHICULES

Le paysage actuel du bouddhisme belge
n’est pas très différent de celui que l’on
retrouve dans d’autres pays européens. Il
est fondamentalement structuré par le
croisement de deux grandes lignes de
partage: d’un point de vue doctrinal et
historique, celle qui sépare les trois
grandes branches du bouddhisme (Thera-
vâda, Mahâyâna, Vajrayâna) et leurs dif-
férentes écoles ou lignées ; d’un point de
vue sociologique, celle qui distingue le
bouddhisme « hérité » des communautés
asiatiques du bouddhisme « choisi » des
convertis ou sympathisants européens.
Chacun de ces deux derniers groupes
comprend différentes branches et écoles
— assez étroitement liées à des identités
nationales dans le cas des communautés
asiatiques.

À cette mosaïque complexe il convient
d’ajouter trois écoles particulières. Le
Friends of the Western Buddhist Order
(un centre à Gand animé par un ancien
député Agalev), fondé à Londres en 1967
par le moine anglais Dennis Lingwood,
qui ne se revendique d’aucune des trois
grandes branches du bouddhisme.
L’École de l’interêtre (centres à Liège,

Bruxelles et Anvers) fondée par le moine
vietnamien Thich Nhât Hanh, qui a la
particularité de réunir des Vietnamiens et
des Belges ou Européens convertis ou
sympathisants, notamment des hommes
politiques comme François Perin et Re-
ginald Moreels. Enfin, la Sokka Gakkai,
dont l’antenne belge a été créée à Saint-
Josse par un danseur japonais de la com-
pagnie de Maurice Béjart, est un cas parti-
culier. Fondée par un instituteur en 1930
et longtemps affiliée à l’école bouddhiste
japonaise Nichiren Shu, elle a rompu avec
cette dernière pour devenir un mouve-
ment entièrement laïc, à l’origine d’un
parti politique nippon, le Komeito.

Regroupant une partie des différentes
composantes de cette mosaïque, l’Union
bouddhique belge est cependant majori-
tairement constituée de centres d’initiati-
ve belge où dominent les écoles de filia-
tion tibétaine (Vajrayâna) et Mahâyâna
(zen soto et zen rinzaï). La plupart des
centres liés à des communautés asiatiques
(communément appelés « pagodes »)
sont extérieurs à l’Union, en particulier
ceux qui se réclament du bouddhisme
Theravâda (Laos, Cambodge, Thaïlande).
Un grand nombre de groupes d’initiative
belge sont également non membres de
l’Union. Même si, selon le comptage que
nous avions effectué en 2002, la majorité
des associations bouddhiques est exté-
rieure, la surface médiatique de son pré-
sident Frans Goetghebeur donne parfois
l’impression que l’Union qu’il préside
représente tous les bouddhistes en
Belgique, ce qui est loin d’être vrai.



larevuenouvelle, n° 8 / aout 2004

46

On est ainsi surpris de lire dans le Guide
pratique des religions et des convictions, préfacé
par Hervé Hasquin, qui vient d’être
publié par la Communauté française de
Belgique, que « notre pays compte vingt-
trois centres affiliés à l’Union bouddhique
belge: six tibétains, quatre japonais, Trois
vietnamiens, deux cambodgiens, un lao-
tien, un chinois, un coréen, un thaïlandais
et quatre multiculturels », ce qui est une
affirmation plutôt fantaisiste, à la fois
dans le comptage et dans la qualification
exclusivement nationale ou « culturelle »
et non pas doctrinale des centres, donnant
l’impression qu’ils sont tous liés à une
communauté étrangère ou créés par elle
(alors que les centres zen, par exemple,
n’ont plus grand-chose de japonais). La
même brochure ne fait par ailleurs aucu-
nement état de la majorité des centres et
pagodes, non membres de l’Union.

Parmi les objectifs de l’Union boud-
dhique belge — qui se veut une institu-
tion représentative des bouddhistes de
Belgique favorisant le dialogue entre les
différentes écoles —, l’on trouve ceux de
devenir l’interlocuteur officiel du boud-
dhisme auprès des pouvoirs publics et de
faire reconnaitre le bouddhisme selon la
loi sur le temporel des cultes. C’est
l’Union qui organise chaque année la fête
annuelle du bouddhisme à l’Institut
Yeunten Ling près de Tihange ainsi que
diverses rencontres et colloques. Le poids
des trois centres tibétains Karma Ka-
gyupa, très actifs, y semble important
(son président en est membre et la fête
annuelle du bouddhisme a lieu sur ses
terres), ainsi que celui de l’association
zen de Belgique (regroupant dix-sept

dojos dans le pays) et de la pagode viet-
namienne Linh Son de Saint-Gilles.

Les associations bouddhistes qui ne sont
pas affiliées à l’Union bouddhique (plus
d’une vingtaine selon notre comptage de
2002) représentent elles aussi une
mosaïque fragmentée, dans laquelle l’on
relève de nombreuses pagodes asiatiques
(du bouddhisme Theravâda, mais égale-
ment des pagodes chinoises et vietna-
miennes qui relèvent du Mahâyâna) et de
très nombreux centres créés par des
Belges et Européens. Plusieurs d’entre
eux sont de filiation tibétaine, dont le
centre Samyé Dzong animé par l’échevin
socialiste saint-gillois Carlo Luyckx et
l’O.K.C. fondé par Robert Spätz en 1972.
D’autres groupes font partie de cet
ensemble, comme la Sokka Gakkai,
l’École de l’interêtre (Thich Nhât Hanh),
le réseau Maha Karuna Ch’an (bouddhis-
me zen rinzaï) fondé par le charismatique
Ton Lathouwers, ancien professeur de
russe à la K.U.L., qui compte une dizaine
de dojos en Flandre, et l’école de zen
coréen Kwam Um School of zen fondée
par des Européens à Bruxelles. Plusieurs
petits centres zen et tibétains, plus ou
moins durables, sont également exté-
rieurs à l’Union bouddhique.

LE BOUDDHISME 
N’EST PAS TOUJOURS ZEN

Au-delà de cette complexité et de cette
fragmentation, il est frappant de constater
que l’interconnaissance des centres est
faible et qu’il n’existe pas à proprement
parler de « communauté bouddhique »
de Belgique. La plupart des groupes font
partie d’un réseau international qui



Le karma des moules Bernard De Backer

47

constitue leur principal espace de référen-
ce, même si de grands lamas en visite en
Belgique « tournent » parfois dans plu-
sieurs centres tibétains et que l’Union
bouddhique organise des enseignements
et des cérémonies religieuses auxquels
participent des maitres de différentes
écoles. Certains groupes ont des relations
privilégiées avec d’autres (pour des rai-
sons historiques, géographiques ou affi-
nitaires), mais c’est la méconnaissance
qui domine, au point de rendre le travail
de repérage du chercheur particulière-
ment ardu.

C’est particulièrement le cas entre boud-
dhistes asiatiques et européens, à l’excep-
tion de l’École de l’interêtre et des
réunions organisées par l’Union boud-
dhique. Rares sont les adeptes occiden-
taux qui pratiquent dans les pagodes,
sauf dans le cadre de mariages mixtes et
de relations d’amitié ou de voisinage.
L’inverse est tout aussi vrai, le bouddhis-
me transplanté des immigrants asiatiques
étant essentiellement communautaire (les
fidèles y sont recensés en nombre de
familles et non d’individus) et dévotion-
nel, alors que la pratique des Occiden-
taux est individuelle et très centrée sur la
méditation. Le cas de la pagode cambod-
gienne de Bruxelles, qui fut un temps
animée par un moine français, Félix
Labbé (Dhamma-Vichayo), est tout à fait
exemplatif de ce point : les adeptes cam-
bodgiens et européens ne fréquentaient
pas le temple en même temps ni pour les
mêmes raisons, constituant ainsi un
exemple frappant de « bouddhisme
parallèle » dans un même lieu de culte6.

Mais au-delà de la méconnaissance réci-
proque et de la prévalence du réseau
d’école ou communautaire, c’est parfois la
rivalité qui peut expliquer certains cli-
vages. Des groupes sont vus avec suspi-
cion par leurs coreligionnaires (et inver-
sement), comme la Sokka Gakkai (consi-
dérée comme un bouddhisme exclusivis-
te et prosélyte) ou Ogyen Kunzang Chö-
ling, éclaboussé par la commission parle-
mentaire « sur les sectes » bien que ja-
mais condamné (il est par ailleurs pi-
quant de constater que ce centre est relié
très officiellement au même maitre et au
même monastère népalais de Shétchen
que Matthieu Ricard).

Les divers groupes zen ne sont pas tou-
jours tendres l’un avec l’autre, et des
reproches sont parfois adressés à l’asso-
ciation Zen Internationale (dont l’associa-
tion zen de Belgique est membre) ;
notamment celui de faire croire qu’elle
représente le « zen en général » alors qu’il
ne s’agit que d’une forme particulière, le
zen soto, telle qu’enseignée par un maitre
parfois contesté, Taishen Deshimaru. Le
livre du moine zen néo-zéelandais Brian
Victoria, Zen en guerre, y fit quelques
remous, car il démontre de manière
détaillée la collaboration de la hiérarchie
bouddhiste japonaise (zen, mais égale-
ment d’autres écoles) avec le militarisme
nippon, et notamment celle du propre
maitre de Teshimaru, Kodo Sawaki.

Du côté des centres tibétains, une vieille
rivalité plus ou moins euphémisée
oppose les trois centres Karma Kagyupa
(Tibetaans Instituut, Nalanda et Yeunten
Ling), très présents au sein de l’Union

6 L’expresssion est du
sociologue allemand
M. Baumann qui a analysé
ce phénomène dans « Le
bouddhisme Theravâda en
Europe : histoire, typologie et
rencontre entre un
bouddhisme moderniste et
traditionaliste », Recherches
sociologiques, n° 2000/3.



larevuenouvelle, n° 8 / aout 2004

48

bouddhique belge, et le centre Samyé
Dzong situé rue Capouillet à Saint-Gilles.
Bien que membres de la même école, la
rivalité (voire « le schisme » selon les ter-
mes d’un des protagonistes) remonte au
conflit entre deux moines tibétains,
Akong Rinpoché et Lama Orgyen, lors de
la fondation du centre d’Anvers au milieu
des années septante. Ce conflit rejaillit
sur leurs affidés belges et fut ensuite
redoublé par la querelle de succession
entre les deux réincarnations du seizième
Karmapa (hiérarque de l’école Karma
Kagyupa), décédé en 1981.

En sus de cette querelle de succession, le
bouddhisme tibétain se voit lui aussi
bousculé par des évènements pénibles,
comme la naissance d’une nouvelle école
remettant en question l’autorité du dalaï
lama, la Nouvelle tradition Kadampa, qui
diffuse ses enseignements en Belgique à
partir de Lille. Des membres de cette
école auraient été à l’origine de l’assassi-
nat d’un conseiller du hiérarque tibétain,

Geshe Losang Gyatso. Par ailleurs, l’ou-
vrage très informé de l’universitaire amé-
ricain, D.S. Lopez, Prisoners of Shangri-La.
Tibetan Buddhism and the West, récemment
traduit en français sous le titre Fascination
tibétaine, montre comment l’image idéali-
sée du Tibet et du bouddhisme tibétain
en Occident a été endossée et parfois ins-
trumentalisée par les lamas tibétains eux-
mêmes.

Comme l’écrivait il y a peu Roger-Pol
Droit dans un dossier du Nouvel Obser-
vateur consacré au bouddhisme, « Quand
on s’est immergé assez longtemps dans le
cauchemar du XIXe siècle, il est difficile de
se défaire d’un soupçon. N’avons-nous
pas remplacé les épouvantails d’hier par
des figures angéliques? N’avons-nous
pas installé, à la place même des anciens
bouddhistes du néant, des lamas supposé
garantir une pureté nouvelle? En inver-
sant les pôles du rêve, en sommes-nous
sortis? »  ■



Le karma des moules Bernard De Backer

49

Baumann M., « Global Buddhism: De-
velopmental Periods, Regional Histo-
ries, and a New Analytical Pers-
pective », Journal of Global Buddhism,
volume 2, 2001.

Baumann M., « Le bouddhisme The-
ravâda en Europe : histoire, typologie et
rencontre entre un bouddhisme moder-
niste et traditionaliste », Recherches socio-
logiques, n° 2000/3, Unité d’anthropolo-
gie et de sociologie, U.C.L.

Cornu P., Dictionnaire encyclopédique du
boudddhisme, Seuil, 2001.

De Backer B., « New Age : entre noma-
de mystique et neurone planétaire », La
Revue nouvelle, octobre 1996.

De Backer B., « Bouddhismes en
Belgique », Courrier hebdomadaire du
Crisp, n° 1768-1769, 2002.

De Lubac H., La rencontre du bouddhisme
et de l’Occident, Aubier, 1952 (réédition
Cerf, 2000).

Deshayes L. et Lenoir F., L’épopée des
Tibétains. Entre mythe et réalité, Fayard,
2002.

Droit R.-P., Le culte du néant. Les philo-
sophes et le Bouddha, Seuil, 1997.

Étienne B. et Liogier R., Être bouddhiste
en France aujourd’hui, Hachette, 1997.

Gauchet M., La condition historique,
Entretiens avec François Asouvi et
Sylvain Piron, Stock, 2003.

Gauchet M., « Fin de la religion? », La
démocratie contre elle-même, Gallimard,
2002.

Harvey P., Le bouddhisme. Enseignement,
histoire, pratiques, Seuil, 1993.

Hourmant L., « La Soka Gakkai : un
bouddhisme « paria » en France? »,
Sectes et Démocratie, F. Champion et M.
Cohen (dir.), Seuil, 1999.

James W., The Varieties of Religious
Experience, Longmans, 1902 (Penguin
Classics, 1985).

Jarnot S., « Historique et organisation
des bouddhismes en France », Hommes
et Migrations, dossier « France terre
d’Asie. Cheminements hmong, khmers,
lao, vietnamiens », n° 1234, 2001.

Lenoir Fr., La rencontre du bouddhisme et
de l’Occident, Fayard, 1999.

Lenoir Fr., Le bouddhisme en France,
Fayard, 1999.

Lenoir Fr., « Le bouddhisme en France :
une tradition dans la modernité »,
Recherches sociologiques, n° 2001/3, Unité
d’anthropologie et de sociologie, U.C.L.

Liogier R., Le bouddhisme mondialisé, éd.
Ellipses, 2004.

Lopez D. S., Prisoners of Shangri-La :
Tibetan Buddhism and the West, University
of Chicago Press, 1998 (traduction fran-
çaise : Fascination tibétaine, éd. Autre-
ment, 2003).

Nouvel Observateur, « La philosophie du
bouddhisme. De la paix en soi à la paix
du monde », hors série, 2003.

Obadia L., Bouddhisme et Occident. La dif-
fusion du bouddhisme tibétain en France,
L’Harmattan, 1999.

Obadia L. (dir.), « Le bouddhisme en
Occident : Approches sociologique et
anthropologique », Recherches sociolo-
giques, n° 2000/3, Unité d’anthropologie
et de sociologie, U.C.L.

Rahula W., L’enseignement du Bouddha
d’après les textes les plus anciens, 1961,
Seuil 1978.

Spuler M., « Qu’est-ce que le zen? La
reformulation du zen à l’attention de
l’Occident », Recherches sociologiques, n°
2000/3.

Van De Wetering J., Le miroir vide. Dix-
huit mois dans un monastère zen, Payot &
Rivages, 2000

Victoria B., Le zen en guerre. 1868-1945,
Seuil, 2001.

Bibliographie


