Bernard De Backer, « Un Grand Timonier de la Pensée », Routes et déroutes, janvier 2020

Un Grand Timonier de
la Pensée

« Je n’ai aucune raison de lutter pour que la Chine soit démocratique, ca m’est
complétement égal. Elle le deviendra toute seule quand elle sera assez riche. (...) En
réalité, ce qu’on appelle la démocratie, c’est le régime politique approprié aux
formes les plus développées du capitalisme contemporain. »

Alain Badiou, Quel communisme ?

A L’HEURE ou les habitants de Hong-Kong jouent leur peau et leur avenir
pour ne pas étre avalés par un régime néo-communiste orwellien, ou
des centaines de milliers d’Ouigours sont « rectifiés par le travail » dans
une forme chinoise contemporaine de Goulag, ou les Tibétains sont
annexés et détruits culturellement, il est peut-étre utile de s’interroger
sur les idées politiques d’une des figures emblématiques de 1la
philosophie francaise, le maoiste Alain Badiou. Avec le support de
quelques-uns de ses écrits politiques, et, en contrepoint, de celui du
livre de Pierre-André Taguieff, L’émancipation promise. C’est en effet
bien de cela qu’il s’agit, dans « l’idée communiste » pronée par le
philosophe : du projet d’émancipation totale de ’humanité et de ses
mises en ceuvre souvent radicales. Et pour atteindre cette promesse
d’un sujet collectif, participant a I’absolu universel, il est nécessaire
d’éliminer ce qui y fait obstacle, singuliérement les particularismes.
Quitte a vivre et publier, comme Lénine, a I’abri des institutions
démocratiques. Car celui que l'on surnomme parfois « Le Grand
Timonier de la Pensée » n’a jamais demandé, a notre connaissance,
I’asile politique a la Chine. Il est vrai qu’il s’agit - du moins aujourd’hui
- d’un « capitalisme d’Etat » qu’il rejette. Mais de quelle nature est dés
lors son projet communiste et quels en sont les fondements ?

NOTRE PROPOS ne sera pas ici de
nous pencher longuement sur les
engagements maoistes, ou, plus
largement, marxistes-léninistes, du
philosophe, ni sur sa négation a
géométrie variable des crimes du
communisme (notamment ceux des
Khmers rouges). Cela a été fait par
d’autres et ne nous semble par
ailleurs pas le plus

« philosophiquement » ou
intellectuellement instructif.
Certes, on pointera quelques faits
et déclarations, en résumé, pour
situer la ligne politique de Badiou,
mais nous nous dirigerons

rapidement vers les fondements de
son engagement. Il les développe
dans plusieurs ouvrages,
notamment dans Quel communisme
?, un livre récent d’entretiens avec
son éditeur Peter Engelmann,
philosophe originaire de Berlin-Est
et fondateur des éditions
viennoises Passagen Verlag. On
notera que la version francaise est
publiée par les éditions Bayard, un
éditeur catholique!, ce qui n’est

1 Le Groupe Bayard a été fondé par la
congrégation religieuse catholique Les Augustins
de I’Assomption. Cette congrégation serait
aujourd’hui encore la propriétaire exclusive du



Bernard De Backer, « Un Grand Timonier de la Pensée », Routes et déroutes, janvier 2020

peut-étre pas sans intérét pour
notre sujet.

Normalement supérieur

Mais tracons d’abord un portrait
rapide du philosophe, également
mathématicien et écrivain, sous
I’'angle principal de son
engagement communiste2. Alain
Badiou est né en 1937 — année de
la Grande Terreur stalinienne — a
Rabat. Ses parents étaient des «
normaliens », éléves de I’Ecole
normale supérieure de la rue d’Ulm
(ENS) ou ils se sont connus. Alain
Badiou sera lui aussi un éléve de
I’ENS, ou il deviendra professeur
en 1999. Son pére, Raymond
Badiou, était membre de la SFIO et
ancien maire de Toulouse, avant de
démissionner en protestation
contre la position de la SFIO sur la
guerre d’Algérie, pour participer a
la fondation du PSU (Parti
socialiste unifi€), un parti situé
entre le PCF et la SFIO (qui
deviendra le Parti socialiste
francais). Son fils Alain
commencera son engagement
politique de maniére similaire a
celui de son pére, d’abord a la
SFIO, puis au PSU, dirigé par
Michel Rocard depuis juin 1967.
En 1969, il rejoint 'extréme
gauche et participe a la création de
I’'Union des communistes de
France marxiste-léniniste (UCFml).
Il sera un des leaders du maoisme

groupe. Bayard est notamment I'éditeur du
Journal La Croix et du Pélerin. Mircea Eliade écrit
dans Aspects du mythe (1963), « Quant au
communisme marxiste, on n’a pas manqué de
mettre en relief ses structures eschatologiques
et millénaristes (...) [l est méme significatif que
Marx reprend a son compte I'espoir
eschatologique judéo-chrétien d'une fin absolue
de I'histoire. » Voir Jean Birnbaum, « Saint Paul
au milieu du front », Le Monde, 3 mai 2008.

2 0On trouvera des éléments d’autobiographie
politique dans A. Badiou et M. Gauchet, Que
faire ?,2014.

francais3, comme d’autres
normaliens, éléves notamment de
Louis Althusser, tels les fréres
Miller (Jacques-Alain et Gérard),
futurs psychanalystes lacaniens
qui militent, eux, a la Gauche
prolétarienne*. Une partie de la
fine fleur de l'intelligentsia
francaise était maoiste (donc
stalinienne) a I’époque.

Alain Badiou restera a ’'UCFml
jusqu’au début des années 1980,
avant de rejoindre L’Organisation
politique (OP) en 1985, un
groupuscule communiste «
résolument moderne » militant
principalement pour les « droits
des prolétaires étrangers en
situation irréguliére ». Badiou s’en
éloignera et I’OP sera dissoute en
2007. Depuis lors, il se déclare
fidele a « I'idée communiste » mais

3 Il serait fastidieux d’énumérer les différents
groupes et mouvements maoistes en France,
ainsi que leurs divisions et scissions successives.
Pour une description et une analyse des
maoistes frangais, voir Christophe Bourseiller,
Les Maoistes. La folle histoire des gardes rouges
frangais, Plon, 1996 et Frangois Hourmant, Les
années Mao en France, pendant et apres Mai 68,
Odile Jacob, 2018. Notons pour la petite histoire
que le premier parti maoiste européen est belge.
Il s’agit du Parti Communiste de Belgique fondé
par Jacques Grippa en décembre 1963. Le PTB
est un autre parti maoiste belge, fondé en 1970
sous le nom de Alle macht aan de arbeiders
(Amada, Tout le pouvoir aux travailleurs).

4 Rappelons ce mot de Lacan aux étudiants de
Vincennes en décembre 1969 : « Ce a quoi vous
aspirez comme révolutionnaires, c’est a un
maitre. Vous l'aurez. » Pour certains, ce fut
apparemment lui. Michel Schneider, dans Lacan,
les années fauves (PUF, 2010), écrit :

« Evidemment, il y eut une rechute. Ma servitude
volontaire n’a pas cessé tout de suite. A ma
saison “tout politique” a succédé ma saison “tout
psychanalytique”. Comme quelques autres
maoistes, j’ai changé de maitre, le cigare de
Lacan offrant un “trait unaire” plus a la mode
que la verrue de Mao. » Certains qualifient Alain
Badiou et Slavoj ZiZek de « lacano-maolstes ».
Voir Jean Birnbaum, « Une divine surprise », Le
Monde, 29 avril 2008.



Bernard De Backer, « Un Grand Timonier de la Pensée », Routes et déroutes, janvier 2020

ne milite plus dans une
organisation structurée. Ce
parcours étant tracé a la hussarde,
penchons-nous un instant sur son
attitude concernant les crimes de
masse du communisme, qu’ils
soient soviétique ou asiatiques
(chinois, cambodgien, coréen...).

Son adhésion au maoisme était
accompagnée, comme pour
beaucoup d’autres, d'un
aveuglement a ses réalités
meurtriéres, telle la terrible famine
du « Grand bond en avant », de
1958 a 1961, qui fit trente-six
millions de morts selon Yang
Jisheng®. Rappelons que le livre de
Simon Leys, Les Habits neufs du
président Mao, basé sur sa lecture
attentive de la presse chinoise et
des publications des Gardes rouges
a partir de Hong Kong, date de
1971. L’'ouvrage traite des
évéenements de février 1967 a
octobre 1969, en pleine révolution
culturelle. Cette période est celle de
I’adhésion de Badiou au maoisme,
qu’il rejoint en 1969 au sein de
I'UCFml. La publication des
ouvrages de Simon Leys provoque
I’hostilité des milieux maoistes
francais, et suscite des comptes-
rendus étonnants dans des
quotidiens comme Le Monde (« Une
nouvelle interprétation de la Chine
par un « China watcher » francais
de Hongkong, travaillant a la mode
ameéricaine »). A l'université de
Vincennes, le stand de la maison
d’édition est démoli par des
militants maoistes, qui détruisent
également tous les exemplaires du
livre, raconte Gérard Guégan, alors
directeur littéraire chez Champ
libre, maison d’édition ou fut
publié Les Habits neufs du

5Yang Jisheng, Steles. La Grande Famine en
Chine, 1958 -1961, Editions du Seuil, 2012

président Mao. La destruction des
livres, une pratique tyrannique
bien connue.

Badiou écrira par ailleurs une
tribune pour Le Monde, intitulée «
Kampuchéa vaincra ! » publiée le
17 janvier 1979, dans laquelle il
prend la défense de Khmers rouges
apres l'invasion vietnamienne. I1
écrira notamment : « Ce qui semble
paralyser certains devant I’évidence
du devoir, c’est la vaste campagne
menée depuis trois ans contre le «
goulag » cambodgien. » Et il
ajoutera : « Il n’est pas méme
demandé d’examiner en conscience
a qui sert finalement la formidable
campagne anticambodgienne de
ces trois derniéres années, et si elle
n’a pas son principe de réalité dans
la tentative en cours de « solution
finale ». La mise en lumiére des
crimes de masse du régime khmer
rouge serait donc le fruit d'une «
vaste campagne », préparant
I'invasion du pays par le Viét-Nam,
voire méme la « solution finale » de
la question cambodgienne. Ce qui
laisse entendre que ces crimes
n’existent pas, leur « principe de
réalité » étant ailleurs.

D’innombrables déclarations
peuvent étre ajoutées a ce qui
préceéde, ainsi que les débats,
notamment entre Alain Badiou et
Marcel Gauchet, Alain Finkielkraut
ou Laurent Joffrin. Pour le
normalien, si le communisme a
échoué, c’est qu’il n’a pas eu assez
de temps, que l'expérience était
neuve et qu’il lui manquait de
modele historique : « Aprés des
millénaires de gestion centrée sur
la propriété privée, on a eu une
expérience de collectivisation qui a
duré soixante-dix ans ! Comment
s’étonner que cette trés courte
expérience, menée en Russie et en



Bernard De Backer, « Un Grand Timonier de la Pensée », Routes et déroutes, janvier 2020

Chine pour la premiére fois dans
I’histoire de ’'humanité, n’ait pas
trouvé immédiatement sa forme
stable et qu’elle échoue
provisoirement ? On s’attaquait la
a un tabou millénaire, et il fallait
tout inventer sans aucun modéle
préalable. » (Débat avec Laurent
Joffrin, Libération, 8 novembre
2017).

En d’autres mots, 1’échec
(provisoire) et les crimes du
communisme, son absence de «
forme stable », n’ont rien a voir
avec son idéologie millénariste, qui
voulait dans le chef de Lénine,
inspiré par Marx, créer une société
parfaite, quitte a éliminer tous
ceux qui s’y opposaient. Le projet
communiste, au sens marxiste-
léniniste, demeure deés lors dans
toute sa pertinence pour Alain
Badiou, car il ne s’agit que d'une «
trés courte expérience dans
I’histoire de 'humanité ». C’est
d’ailleurs ce qu’il affirme en préface
de Quel communisme ? : « Apres la
catastrophe finale des Etats
socialistes, aprés la conversion du
monde entier® au paradigme du
capitalisme déchainé, nous devons
en quelque sorte tout reprendre a
zéro. » Et il soutient, a la fin de
cette méme préface, en faisant « le

6 Cette affirmation a de quoi surprendre. Outre
les Etats communistes qui ne sont pas passés au
« capitalisme déchainé » (Corée du Nord,
Biélorussie, Cuba...) et les régimes sociaux-
démocrates plutot égalitaires et prospéres
(Europe du Nord, Canada, Nouvelle-Zélande...),
outre la Chine qui a certes « libéralisé » son
économie (mais avec un contréle croissant de
I’Etat) mais durci son régime politique a parti
communiste unique, la situation des pays est
extrémement variée et ne peut étre subsumée
sous I'appellation de » capitalisme déchainé ». 11
est vrai que pour la vision de Badiou, il n’y a que
la variable économique qui compte. Et un seul

« Grand Satan », le capitalisme (qu'il qualifie de
pathologique), et, plus largement, la propriété
privée des moyens de production.

bilan des aventures du XXe siecle »
que le stade « qu’incarne la
Révolution culturelle en Chine » et
« le plus avancé et le plus chargé
de promesses ». Il est donc bien
toujours maoiste, y compris dans
sa phase la plus extréme qui est
pour lui « la plus chargée de
promesses ». Comment envisage-t-
il ce projet politique et sur quels
fondements philosophiques base-t-
il sa foi en « I'idée communiste »,
malgreé tant d’échecs ?

Le surhomme et ’homme
nouveau aprés la mort de Dieu

C’est notamment dans Que Faire ?
(2014) et Quel communisme ?
(2015) que le philosophe détaille
son parcours politique et
philosophique, les deux étant
étroitement associés. Le second
livre est d’autant plus instructif
qu’il s’agit d’'un entretien avec son
éditeur en langue allemande, le
philosophe allemand Peter
Engelmann (1947), établi a Vienne.
Ce dernier a connu le
communisme a Berlin-Est, ou il a
été fait prisonnier pendant un an
par la STASI, avant de fuir pour
I’Allemagne « capitaliste » en 1973.
Fort de cette expérience du
socialisme réel, Engelmann posera
certaines questions intéressantes a
Badiou, qui développera ses
arguments en réponse. Ils
n’auraient peut-étre pas été
abordés sans un tel interlocuteur.
Précisons que le « théme concret »
de 'entretien est « I'idée du
communisme », selon les mots de
Peter Engelmann, ce qu’indique
mieux le titre en allemand
(Philosophie und die Idee des
Kommunismus?), langue dans

7 « La philosophie et I'idée du communisme ».
Toutes les citations qui suivent, sauf mention
contraire, sont extraites de ce livre. On retrouve



Bernard De Backer, « Un Grand Timonier de la Pensée », Routes et déroutes, janvier 2020

laquelle le livre fut d’abord publié
en 2013.

La premiére partie du livre est
philosophique, centrée sur la
notion de sujet, alors que la
seconde concerne « les
conséquences, les possibilités
qu’ouvre cette notion de sujet »,
selon les termes de son
interlocuteur, Peter Engelmann.
Badiou décrit son parcours
intellectuel a partir de la notion de
sujet chez Sartre (dans la filiation
phénomeénologique de Merleau-
Ponty et de Husserl), celle de « la
conscience libre ». Cette derniére
entre en conflit avec le
structuralisme, qui évacue cette
notion au béneéfice des « structures
». Chez Althusser en particulier, «
le sujet est une notion idéologique,
une notion bourgeoise ».

Mais Badiou résiste a cette mise en
cause du sujet, notamment pour
des raisons pratiques : « je ne vois
pas comment on peut se passer de
la catégorie de sujet en politique ».
Et il ajoute : « réduire la politique —
et le marxisme — a un contexte
purement objectif, purement
structural, sans figure du sujet,
n’aboutit a rien d’autre qu’a une
sorte d’économisme pur, a
I'intérieur duquel on ne sait pas
vraiment ce qu’est 'action politique
proprement dite, en tant qu’action
décidée, libre et constructive. » Il
tente néanmoins de « concilier les
enseignements du structuralisme
(...) avec un renouveau du sujet. »
Et c’est chez Lacan qu’il trouvera
un enseignement accordant une
importance essentielle aux

une argumentation similaire dans les débat
entre Badiou et Gauchet dans Que faire ?
(2014),mais sans certains aspects du
développement philosophique, notamment sur
Nietzsche ou sur les « trois Marx ».

structures (« 'inconscient est
structuré comme un langage ») tout
en maintenant la notion de sujet,
en en faisant « méme quelque
chose d’absolument central ».

Le suyjet est, chez Badiou,

« étroitement lié a deux autres
notions » : celle d’événement et
celle de vérité. » Le sujet n’équivaut
en effet pas a l'individu, ce dernier
n’étant que « convoqué » a devenir
sujet, par le biais d’'un processus
politique, artistique ou amoureux.
Précisons qu’il peut tout autant
concerner un sujet individuel
qu’un sujet collectif, ce qui nous
rapproche de « l'idée communiste »
et de la « révolution ». Le
développement de la notion de
sujet, de cette possibilité pour
I'individu, qui n’est qu'un « animal
humain » d’étre convoqué par le
hasard d’un événement ou de la
vérité, débouche sur les notions
d’absolu, d’infini, de réel,
d’universel qui sont plus ou moins
équivalentes dans ce texte.

Un suyjet est un individu qui peut «
participer a ’absolu », « toucher
I'infini du réel ». Contrairement a la
philosophie de ’histoire chez
Hegel, dans laquelle le
développement de ’'absolu (’Esprit)
se fait par un « autodéveloppement
» parce qu’il est interne a ’humain
historique, chez Badiou c’est le
hasard de la rencontre avec
I’événement qui fait surgir le sujet
au contact de 'absolu (immanent).
Comme il le dit a Engelmann, «
C’est la qu’intervient la question de
I’événement, c’est-a-dire qu’il faut
que se produise dans la vie de
I’'animal humain quelque chose qui
lui ouvre cette possibilité. Si on
admet que cette possibilité peut
s’autodévelopper, on va redevenir
hégélien. Donc il y a quand méme



Bernard De Backer, « Un Grand Timonier de la Pensée », Routes et déroutes, janvier 2020

une part de hasard. » En d’autres
mots, le sujet est cet animal
humain qui peut étre sujet et
atteindre ’absolu par le hasard de
I'événement. Badiou prend les
exemples de la rencontre
amoureuse et du « printemps arabe
» pour illustrer ces cas de figure. Il
faut « une poussée du dehors »
pour participer a ’absolu.

La notion de sujet est donc une
maniere de conserver 'absolu
apres la mort de Dieu, de ne pas «
se passer de tout ce qui allait avec
(ndlr : Dieu), a savoir 1’absolu, le
salut subjectif, la capacité a faire et
a désirer le bien, le mysticisme. »
En d’autres mots, il veut conserver
la possibilité de « désirer ’absolu »
apres la mort de Dieu, conserver la
vérité contre les opinions. Il va
donc a contre-courant de

« certaines interprétations de la
mort de Dieu [qui] sont une
maniere de restreindre les
possibilités humaines a la survie
matérielle la plus agréable
possible, un point c’est tout. » Et
c’est sur ce point qu’il rejoint la
réponse de Nietzsche a la mort de
Dieu, celle du « surhomme », celle
de la capacité pour ’homme de
surmonter '’homme : « Voila le
surhomme. Le surhomme peut
sans doute étre compris a la
maniére fasciste comme un
héroisme national. Mais on peut le
comprendre aussi comme quelque
chose de positif. »

Nous voici, pensons-nous, a une
articulation doublement
importante entre la vision
philosophique de Badiou et son
engagement communiste. Dans la
mesure ou cet engagement, dans la
postérité de Marx, est une quéte de
I’'absolu immanent et de la société
réconciliée aprées « la sortie de la

religion », il est logique qu’il se
fonde sur un sauvetage de la
possibilité de ’'absolu aprés la mort
de Dieu. Mais deux voies
apparemment opposées, comme le
positif et le négatif selon ses
termes, semblent s’offrir dans cette
direction illustrée par la possibilité
du surhomme chez Nietzsche : la
voie fasciste du surhomme
biologique et la voie communiste de
« ’lhomme nouveau » (chez le jeune
Marx de 1843 et chez celui qui a le
plus influencé Lénine,
Tchernychevski, 'auteur de Que
Faire ? Les hommes nouveaux,
1863). La question est évidemment
de savoir, au regard de ses diverses
incarnations au xxe siécle, si ces
deux voies sont structurellement
différentes.

Les trois Marx et «
I’émancipation de ’humanité
toute entiére »

Ces termes étant posés, vient
l’articulation avec Karl Marx en
opposition avec Nietzsche, dont le
surhomme lui semble trop lié a la
« puissance biologique » (on sait
I'usage qui en a été fait par le
nazisme). C’est ici que Badiou va
distinguer trois Marx différents, en
complément a la dimension
hégélienne (méme « remise sur ses
pieds ») du philosophe de Tréves. 11
y a, d’'un coté, le Marx « philosophe
de l’histoire » fortement influencé
par Hegel, avec ses différentes «
étapes » dialectiques du devenir
historique, devant aboutir au
communisme et a la « fin de
I’histoire ». Puis, de 'autre, le Marx
analyste scientifique de la sociéte
industrielle, influencé par
I’économie politique anglaise, en
particulier Ricardo. C’est le Marx
qui s’exprime dans son ceuvre
principale, Le Capital. Enfin, apres



Bernard De Backer, « Un Grand Timonier de la Pensée », Routes et déroutes, janvier 2020

le dialectique et l’'analytique, il y
aurait un troisiéme Marx, auteur
du Manifeste du parti communiste
(1848) et de ’adresse inaugurale de
L’Association internationale des
travailleurs (1864), la « Premiére
internationale ». C’est le Marx
politique, celui qui crée un outil
pour renverser l'ordre établi.

Et c’est la que l'on retrouve la
théorie du sujet de Badiou : « faire
du prolétariat le sujet historique
qui permet de souder philosophie
de ’histoire et vision analytique du
capitalisme. » Et c’est donc a
travers « la fusion » des trois Marx
que 'on peut réconcilier « I’analyse
structurale » et le sujet, comme le
fera Lacan structuraliste a partir
de Freud. Méme si cette
articulation n’est pas facile, autant
dans le marxisme entre le «
gauchisme activiste » et « la droite
économiste » que dans la
psychanalyse, entre la « médecine
objective » et la « théorie pure du
sujet ». Lidée communiste, chez
Badiou, n’est deés lors « ni
analytique ni dialectique ». Elle
désigne ce qui « dans les politiques
contemporaines, est susceptible de
subjectivation, d’avoir valeur
universelle. Pour moi la
philosophie ne s’intéresse en
réalité qu’a 1’absolu. (...) Donc ce
qui va intéresser la philosophie
quand elle donne des exemples
politiques — communisme va étre
un des noms possibles mais ce
n’est pas le seul —, c’est
précisément tout ce qui dans la
politique concerne ’émancipation
de '’humanité toute entiére... ». Le
propos et l'objectif politique sont
clairs : le prolétariat est le sujet
collectif révolutionnaire qui permet
d’émanciper 'ensemble de
I’humanité. Mais le terme
d’émancipation n’est quant a lui,

guere précisé. Quant a savoir s'il
existe « un » prolétariat et « une »
humanité toute entiére, cela ne
semble pas faire de doute.

Son dialogue avec son
interlocuteur qui a connu le «
socialisme réel » devient serré. A la
question de savoir si I'usage d'une
autre notion que « communisme »
ne serait pas préférable, étant
donné l'expérience du XXe siécle,
Badiou répond sans sourciller : «
Mais il n’y en a pas d’autre.
Historiquement, je n’en connais
pas d’autre, et le fait que cela ait
nommeé pendant un temps des
aberrations n’est pas a mes yeux
un argument fondamental. Les
gens demandent comment je peux
maintenir cela, mais les Etats
socialistes ont duré cinquante ans,
soixante-dix ans, c’est une échelle
de temps absolument limitée. »

Pour Badiou, dés lors, la terreur,
les camps de concentration
(konzlager, premier nom du
Goulag), les famines, la
militarisation de I’€économie et les
crimes de masse du « socialisme
réel » au nom du communisme
sont des aberrations, sans rapport
avec 1'utopie elle-méme. Un détail
ou une ruse de l'histoire, en
somme. Son soutien maintenu a la
révolution culturelle (voir
notamment Badiou et Gauchet,
2014), un des épisodes les plus
apocalyptiques du maoisme et que
Simon Leys écrivait toujours avec
des guillemets, indique que ces
régimes n’étaient pas que «
aberrants » pour lui. Il n’est dés
lors pas nécessaire de piocher dans
ses déclarations de 1’'Union des
communistes de France marxiste-
léniniste pour s’en convaincre.

On notera en passant la dimension
religieuse de la Révolution



Bernard De Backer, « Un Grand Timonier de la Pensée », Routes et déroutes, janvier 2020

culturelle, analysée notamment par
les sinologues Vincent Goossaert et
David Palmer dans La question
religieuse en Chine8. « Si la
Révolution culturelle a provoqué la
destruction la plus profonde de
toutes formes de vie religieuse de
I’histoire chinoise et peut-€étre
humaine, elle est loin d’étre un
mouvement de sécularisation. Elle
a plutot représenté 'apothéose
d’'une tendance paralléle de
sacralisation politique qui prenait
ses racines dans la culture
politique et religieuse de la Chine
impériale, ainsi que dans les
dimensions utopiques et
apocalyptiques d’une révolution
moderne » écrivent Vincent
Goossaert et David Palmer. Quant
a Yang Jisheng, il avait d’abord
pensé titrer son volumineux livre
Steles. La Grande Famine en

Chine, 1958 -1961, « La route du
Paradis ».

Dans la suite du livre, Badiou
reprend la distinction entre le « bon
» Lénine et le « mauvais » Staline
(politiquement, pas moralement).
C’est la fusion de la doctrine avec
le pouvoir d’Etat dans « des
conditions terroristes », opérée par
Staline, qui serait la source de
I’aberration. Quant a « ce qu’on
appelle démocratie, c’est
simplement l'organisation du
pouvoir hégémonique dominant »
(le capitalisme). Le capitalisme est
pour Badiou « une pathologie, une
maladie » et le communisme sera
dés lors la « santé ». Un passage
amusant et significatif du dialogue
survient quand Engelmann

8 Vincent Goossaert et David Palmer dans La
question religieuse en Chine, CNRS, éditions 2012.
Voir également « L'indistinction du politique et
du religieux en Chine. Un probléme
contemporain », par Emmanuel Dubois de
Prisque dans Le Débat, janvier 2020.

témoigne : « Moi, par exemple, j’ai
vécu dans un pays ou j’ai fait
l'expérience d’étre sans dispositif
légal pour me protéger en tant que
citoyen libre. (...) Tout ce que je
fais, désormais, je peux le faire
grace au fait que je me suis évadé
de prison et que j’ai échappé a ce
systéme politique non capitaliste. »
Ce a quoi Badiou répond : « Cette
différence existe. Je suis d’accord
que c’est tout a fait différent de
vivre en France et de vivre au
Cameroun. » Engelmann preécise :
« Ou a I’époque en Allemagne de
I’Est. » Badiou persiste :

« D’ailleurs, beaucoup de
Camerounais pensent la méme
chose... » (une référence au
colonialisme capitaliste versus
soviétique ?).

Le sujet, accés a l’infinité du réel
et a 'universel

La seconde partie du livre revient
sur la notion de sujet (individuel
ou collectif) comme capacité
d’accés a I'absolu qui est aussi
I'universel, la possibilité de ne plus
étre au service de ses
particularités. Celles-ci peuvent
s’entendre comme des intéréts
égoistes, mais aussi comme des
identités culturelles et nationales.
On retrouve ici un axe fondamental
du projet d’émancipation marxiste,
qui se veut une libération
universelle des attachements
particuliers, ce qui explique
notamment un « antisémitisme
universaliste » d’'une certaine
gauche marxiste (dont Badiou fut
lui-méme accusé). Un théme sur
lequel revient longuement Taguieff
dans son livre L’émancipation
promise (2019), ou il consacre un
chapitre entier — « L’émancipation
et la « question juive » selon le
jeune Marx » — au fameux article de



Bernard De Backer, « Un Grand Timonier de la Pensée », Routes et déroutes, janvier 2020

Marx sur La question juive (Zur
Judenfrage, 1843). Dans Quel
communisme ?, Badiou nuance le
propos et parle de « la possibilité
pour un individu de participer a
une exception immanente et par
conséquent de ne plus étre un pur
et simple produit des conditions
concretes qui sont les siennes... »
Mais on ne peut s’empécher de
penser a 'arasement des
particularités culturelles et
religieuses, notamment en Chine
aujourd’hui avec la sinisation du
Tibet® et la « rééducation » des
Ouigours (sans parler du génocide
des minorités vietnamienne et
musulmane cham par le régime
des Khmers rouges).

Badiou aborde cette opposition
universel /particulier en évoquant
le nazisme, en réponse a son
interlocuteur qui parle de «
I'enthousiasme communiste » et
esquisse une ressemblance avec «
I'universel négatif du nazisme ». Le
philosophe corrige : « ...
normalement le communisme n’est
pas l'exaltation d’une particularite.
Le fascisme, lui, est explicitement
l'exaltation d'une particularité ; le
communisme n’est jamais, dans
son principe, 'exaltation d'une
particularité, il est la fin des
particularités, il est

911 est intéressant de constater que lors de son
débat avec Marcel Gauchet dans Que faire ?,
Alain Badiou parle a deux reprises du «
bouddhisme déchainé en Inde » pour désigner le
nationalisme hindou de Narendra Modi.
Rappelons qu’il n’y a presque plus de
bouddhistes en Inde, hors les réfugiés tibétains
et les minorités bouddhistes de I'Himalaya. Voir
sur ce site « L’hindouisme politique au travail ».
On trouvera une méme méconnaissance
stupéfiante dans son affirmation « La Chine
deviendra une puissance atomique » (nous
soulignons) dans Quel communisme ? (2015),
alors qu’elle I'est depuis 1964 et posséderait
prés de 300 ogives nucléaires a ce jour.

internationaliste et non
particulariste. » Retenons, outre

« exaltation », que pour Badiou le
communisme signifie la fin des
particularités. Engelmann insiste
sur les « ressemblances » entre le
nazisme et ce qu’il a vécu en RDA.
I1 dit notamment qu’en Russie et
dans les pays de ’'Est « on a
pratiqué la torture, fait disparaitre
des personnes de maniére
extrémement courante. » Ce a quoi
Badiou rétorque : « Oui, mais,
c’était au nom d’un universel, et
non de la race ou de la supériorité
des blancs, comme dans le
colonialisme occidental. » Il dira
dans la foulée que c’est la social-
démocratie qui a falsifié la
démocratie universelle, notamment
en jouant le jeu de la démocratie
représentative dans le cadre
national, avec la création d’'un
parti. D’ailleurs, ajoute-t-il, «
Lénine et Staline, c’est un peu la
version russe de cette invention
occidentale. » Le Goulag et la
Grande Terreur inclus ?

Terminons ce survol par pointer
que « le communisme » sans parti
de Badiou est un projet dont il ne
dessine absolument pas les
contours, sinon qu’il s’agit de
I’abolition de la propriété privée, de
la fin de la « pathologie » capitaliste
et de la démocratie représentative
qui lui est associée. Quant a savoir
comment pourrait fonctionner
économiquement et politiquement
ce communisme mondial de
démocratie directe, avec « la fin des
particularités », on n’en sait rien.
Ajoutons que cette « idée
communiste » n’est d’aucune
maniére « I’aidn, l'irruption de
moments forts et créatifs qui se
situent hors du temps historique »,
comme chez Deleuze (Ansay,
2015), mais bien un futur stabilisé



Bernard De Backer, « Un Grand Timonier de la Pensée », Routes et déroutes, janvier 2020

et une « fin de l'histoire », dans les
deux sens du mot, comme chez
Marx.

La « religiosité séculiére » d’Alain
Badiou

Ce bref survol de son « idée (ou
hypothése) communiste » et de son
parcours politique et philosophique
donne le sentiment d’une tentative
de sauvegarde de 1’absolu universel
apres « la mort de Dieu », incarnée
politiquement dans la préservation
du communisme idéal malgré « la
mort du communisme réel ». L’idée
pure ayant été dévoyée par des «
aberrations » (le capitalisme d’Etat,
la représentation parlementaire
social-démocrate ou le parti
communiste unique). Il parle
d’ailleurs de sa « conversion au
communisme » en 1968 dans son
dialogue avec Marcel Gauchet. On
ne peut s’empécher de relier cette
religion immanente de « I'idée
communiste » au platonisme de
Badiou, qui a consacré plusieurs
livres au philosophe grec.
Rappelons que pour Platon,
notamment dans l’allégorie de la
caverne, les hommes n’ont pas un
acces direct aux « idées pures » du
monde supérieur dont ils ne
percoivent que les ombres et les
reflets tronqués au fond de la
caverne ou ils sont enchainés.
Mais entre la masse ignorante des
humains et le monde supérieur des
idées, il y a ceux qui ont fait
I’ascension vers le monde
intelligible, puis sont redescendus
dans la caverne auprés des
humains aveuglés1?. Ce sont les

10 Comment ne pas penser aux Bodhisattvas du
bouddhisme Mahayana ? Ce terme désigne
I'adepte ayant atteint le seuil de I'illumination
sans pour autant franchir I'étape ultime du
nirvana. Cette période intermédiaire, divisée en
dix stades ou « terres », permet au Bodhisattva

10

philosophes qui sont appelés a
diriger les hommes dans une Cité
parfaite, que Platon décrit dans La
République. Comme 1’écrivait Marx
dans sa Contribution a la critique de
la philosophie du droit de Hegel
(1843, citée par Taguieff, 2019), «
La téte de cette émancipation est la
philosophie, le prolétariat en est le
ceeur. » (souligné dans le texte)

Cette idée d’émancipation totale et
universelle de ’humanité est
passée au peigne fin (et parfois tres
rugueux) par Pierre-André Taguieff
dans son dernier livre,
L’émancipation promise. La notion
d’émancipation semble tellement
naturellement positive et
transparente, méme dans certains
usages savants, qu’il ne parait pas
nécessaire de la questionner plus
avant. D’ou ’heureuse initiative de
Taguieff (auteur d'un livre
remarquable sur Le sens du
progres) qui trace la genése et les
composantes de « la mystique de
I’émancipation », en particulier
avec le marxisme au milieu du
XIXe siécle. Et, inévitablement, il
évoque a quelques reprises Alain
Badiou. Taguieff distingue les
émancipations concreétes, celles des
esclaves, des femmes, des ouvriers,
des peuples dominés, de l'idée
abstraite et religieuse de
I’émancipation totale et absolue de
I’humanité. Si les Lumiéres ont
initié le projet émancipatoire, c’est
a Marx que l'on doit, dés 1843
(dans Zur Judenfrage), le projet
politique d'une émancipation
absolue de ’humanité signifiant la
« fin de l’histoire ». Et ce projet est
indissolublement lié au rejet des
particularismes, comme Badiou le
formule clairement dans le propos

de produire une action salvatrice pour « le bien
et le bonheur de tous les étres ».



Bernard De Backer, « Un Grand Timonier de la Pensée », Routes et déroutes, janvier 2020

cité plus haut, — identitaires,
meémoriels, culturels et religieux,
dont l'identité juive. Il s’agit de
construire ’'homme nouveau dans
une société mondiale.

D’ou le fait historique, constaté
dans les régimes communistes
(mais également ailleurs, sans étre
cependant au cceur du projet
politique et idéologique), soit d'une
folklorisation des particularismes,
soit d'une destruction par
déportation ou génocide culturel
ou physique. Comme celles que
l'on a vues a l'ceuvre en URSS
(famine ukrainienne de 1933,
déportation des peuples du
Caucase et de Crimée,
déplacements de populations en
Europe centrale aprés 1945) et que
l'on constate en Chine depuis
I'invasion du Tibet et d'une
sinisation forcée des Ouigours!!l. Le
communisme est en effet « la fin
des particularités » comme le
confiait Alain Badiou a Peter
Engelmann. Comme le dit le
chercheur allemand Adrian Zenz
dans un entretien au Monde le 25
novembre 2019, apres les
révélations des « China Cables »
sur la détention des Ouigours en
Chine : « Le réseau de camps de
rééducation a un objectif différent
de celui du systéme pénitentiaire.
Il est 1a pour endoctriner presque
toute une minorité ethnique et
changer une population entiére, en
la canalisant a travers ce systéme

11 [’arasement des particularismes peut bien
entendu résulter de la confluence d'un
impérialisme Han et de I'idéologie communiste,
comme ce fut le cas avec I'impérialisme grand-
russe et le communisme en URSS (méme si
Staline était Géorgien). Cette these est
développée au sujet de la Chine dans

« L’indistinction du politique et du religieux en
Chine. Un probléme contemporain », par
Emmanuel Dubois de Prisque dans Le Débat,
janvier 2020.

11

spécifique. (...) La raison pour
laquelle tout finit par du travail est
que c’est trés cohérent avec
I’idéologie communiste, selon
laquelle les personnes sont
virtuellement libérées des chaines
des traditions et de leurs illusions
religieuses en étant soumises au
travail. » Un moyen un peu rude,
sans doute (n’oublions pas qu’il
s’agit d’un « communisme d’Etat »),
pour avoir acces a ’'absolu et
I'universel.

Bernard De Backer, janvier 2020



Bernard De Backer, « Un Grand Timonier de la Pensée », Routes et déroutes, janvier 2020

Sources et bibliographie indicative
(autres sources que celles mentionnées plus bas)

Ansay Pierre, « Gilles Deleuze et '« aion », Politique, revue belge d’analyse et de
débat, 31 aout 2015

Badiou Alain, Méfiez vous des blancs, habitants du rivage, Fayard, 2019

Badiou Alain, Petrograd, Shanghai : Les deux révolutions du XXe siecle, Editions la
Fabrique, 2018

Badiou Alain, Quel communisme ? Entretien avec Peter Engelmann, Bayard, 2015
(édition en langue allemande, Philosophie und die Idee des Kommunismus, Passagen
Verlag, 2013)

Badiou Alain et Gauchet Marcel, Que faire ? Dialogue sur le communisme, le
capitalisme et Uavenir de la démocratie, philosophie édition, 2014 (Gallimard folio,
2016)

Badiou Alain, L’idée du communisme 1, Lignes, 2010

Badiou Alain, L’idée du communisme 2, Lignes, 2011

Birnbaum Jean, « Une divine surprise », Le Monde, 29 avril 2008.
Birnbaum Jean, « Saint Paul au milieu du front », Le Monde, 3 mai 2008

Pedroletti Brice, « En Chine, le nouvel archipel du goulag des Ouigours », Le Monde,
14 novembre 2018

Belhaj Kacem Mehdi, Aprés Badiou, éditions Grasset (coll. Figures), 2011
Goossaert Vincent et Palmer David, La question religieuse en Chine, CNRS, 2012

Laruelle Francois, Anti-Badiou : Sur l'introduction du maoisme en philosophie, Kimé,
2011

Lemaignen Julien, « Le communisme, sans parti », Tribune dans Le Monde du 13
avril 2015, concernant le livre d’entretien avec Alain Badiou, Quel communisme ?,
Bayard 2015

Marx Karl, La question juive (« Zur Judenfrage », Deutsch-franzésischen
Jahrbiichern, 1844), suivi de La question juive par Bruno Bauer. Traduction par
Jean-Michel Palmier, Introduction par Robert Mandrou, Paris, Union générale
d’Editions, 1968

Mounk Yascha, Le Peuple contre la démocratie, Editions de I’Observatoire, 2018

Neyrat Frédéric, Aux bords du vide — Evénement et sujet dans la philosophie d’Alain
Badiou, Ere Editions, 2011

Taguieff Pierre-André, L’émancipation promise, Cerf, 2019

Taguieff Pierre-André, Le sens du progrés. Une approche historique et philosophique,
Paris, Flammarion, « Champs », 2004

Todorov Tzvetan, L’Esprit des Lumieres, Robert Laffont, 2006

Vinolo Stéphane, Alain Badiou, Vivre en immortel, L’Harmattan (coll. Ouverture
Philosophique), 2015

Le communisme et la Chine maoiste dans Routes et déroutes
(ces textes comportent pour la plupart une bibliographie abondante)

De Backer Bernard, « Le mystére Oulianine », Routes et déroutes, avril 2019
De Backer Bernard, «Staline radicalisé par Lénine», Routes et déroutes, mars 2019

De Backer Bernard, « La seconde mort du Goulag », Routes et déroutes, décembre
2018

12



Bernard De Backer, « Un Grand Timonier de la Pensée », Routes et déroutes, janvier 2020

De Backer Bernard, « Le réve chinois », La Revue nouvelle, novembre 2017
De Backer Bernard, « Que faire de Lénine ?», La Revue nouvelle, octobre 2017

De Backer Bernard, recension de Goossaert Vincent et Palmer David, La question
religieuse en Chine, CNRS, 2012, dans La Revue nouvelle, aott 2013

De Backer Bernard, recension de Yang Jisheng, Stéles. La grande famine en Chine,
1958-1961, Seuil, 2012, La Revue nouvelle, avril 2013

De Backer Bernard, « A ’épreuve des Khmers rouges », La Revue nouvelle, mars
2012

De Backer Bernard, recension de Gauchet Marcel, L’avénement de la démocratie, IIL.
A Uépreuve des totalitarismes. 1914-1974, Gallimard, Bibliothéque des sciences
humaines, 2010, La Revue nouvelle, avril 2011

De Backer Bernard, « Floralies a Pyongyang » (éditorial), La Revue nouvelle,
novembre 2010

De Backer Bernard, « Holodomor, les enjeux d'une reconnaissance tardive », La
Revue nouvelle, décembre 2008

De Backer Bernard, « Les crimes du communisme entre amnésie et dénégation », La
Revue nouvelle, avril 2006

De Backer Bernard, « Apocalypse Mao. Adhérer au PTB comme entrer en religion ?»,
dossier « Le PTB : besoin de croire, besoin d’agir », Politique revue de débats,
octobre-novembre 1997

13



