Bernard De Backer, « Extension du décolonial », Routes et déroutes, octobre 2020

Extension du décolonial

La pensée décoloniale a le vent en poupe, et concerne bien davantage
que les relations de domination entre I’ancien colonisateur européen et
les peuples assujettis dans leur chair, leur culture et leur esprit. On voit
le mot fleurir dans des domaines inattendus, comme la psychanalyse,
les relations inter-espéces ou tout simplement « la pensée ». Ainsi, un
certain Paul B. Preciado affirmait récemment, devant un parterre de
psychanalystes lacaniens, qu’il fallait « décoloniser I’inconscient », que
le freudisme était une discipline « patriarco-coloniale ». Quant a
I’anthropologue Philippe Descola, il se demandait il y a peu dans la
revue belge Imagine comment « décoloniser la pensée et sortir du
naturalisme ? » On pourrait bien entendu évoquer les antispécistes et la
décolonisation des existants non-humains. Sans oublier, en corollaire,
la « nouvelle alliance » avec la nature, déja abordée sur ce site, voire
« une écologie décoloniale ». Avant d’aborder cette extension, il est utile
de remonter a la source de la pensée décoloniale, d’en repérer les
fondements, les articulations, variantes et dérivations. Puis d’analyser
son amplification, son contexte et ses apories. Car si le processus de
« décolonisation » aboutit, que restera-t-il des Lumiéres ? Et en étant
provocateur, le décolonialisme ne serait-il pas surtout une pensée
occidentale ?

« L’Angleterre a une double mission a remplir en Inde : l’'une destructrice,
lUautre régénératrice - 'annihilation de la vieille société asiatique et la pose des
fondements matériels de la société occidentale en Asie »

Karl Marx, New York Daily Tribune, 8 aout 1853

Nous avons déja approché ce sujet sur ce site de maniére plus ou moins
latérale a difféerentes reprises, en premier lieu dans « Mondialisation, virus et
anticorps » (2016), puis par l’article « L’arbre qui cache la forét» (2019) et
celui sur 'anthropologue Nastassja Martin dans « Une anthropologue fauve »
(2020). Le premier texte, consacré au «virus culturel » de la colonisation
européenne (il y en a d’autres), abordait le méme sujet. Cela dans la mesure
ou il pointait que la mondialisation initiée par la conquéte coloniale
européenne n’était pas que militaire, religieuse et marchande, mais aussi
culturelle, philosophique, voire cosmogonique (imposition du « naturalisme »
occidental). Et c’est bien exactement ce processus que la pensée décoloniale
— qui n’est pas d’origine sud-américaine! par hasard - veut souligner et
combattre depuis quelques décennies. Le livre de Nastassja Martin, éléve de
Philipe Descola (bon connaisseur de I’Ameérique du sud et de la langue
espagnole), analyse ce processus de « choc des cosmogonies » a l'ceuvre chez
un groupe d’indigénes d’Alaska, les Gwi’chin, dans Les dmes sauvages.

Mais il s’agit cependant bien davantage que de la « décolonisation culturelle »
des sociétés humaines colonisées, que nous avons déja abordée sur ce site.

1 Et non pas « latino-américaine », les Amérindiens étant concernés au premier chef.



Bernard De Backer, « Extension du décolonial », Routes et déroutes, octobre 2020

En effet, le mouvement touche également les sociétés occidentales a l'interne
et, en outre, concerne aussi les relations entre humains et non-humains.

Origines de la pensée décoloniale

Commencons d’abord par la signification originelle de ce courant de pensée,
avant d’aborder son extension et ses implications, voire ses éventuelles
apories et contradictions. Si I'on pense souvent que la pensée décoloniale est
originaire des campus nord-américains, la biographie des principaux
auteurs et les historiens des idées s’accordent pour constater que l'origine
est sud-américaine, méme si on en peut penser qu’elle a existé sur d’autres
continents (comme I’Afrique) mais sans se nommer comme telle. L'erreur
d’attribution est notamment liée aux circuits de traduction et de diffusion
vers 'Europe (Boidin, 2009), sans oublier que certains auteurs de ce courant
de pensée travaillent aux USA (Quijano, Mignolo, Escobar, Coronil...).

On notera que ces intellectuels sont a quelques exceptions prés (dont 1'une
est ancienne : Guaman Poma, Amérindien converti au catholicisme,1534-
1615) des descendants d’Européens — donc de colons anciens ou plus
récents, des « males blancs occidentaux» et non des Amérindiens, a
commencer par le plus célébre d’entre eux, Enrique Dussel (La Paz,1934). Ce
dernier est un historien, théologien et philosophe de la libération argentin
d’ascendance allemande et italienne (son patronyme complet est Dussel
Ambrosini). Dussel s’est réfugié au Mexique en 1975 pour fuir la dictature
militaire menacant sa vie. Il a une trés longue carriére internationale et une
ceuvre considérable a son actif (voir son site internet).Nous partirons de ses
travaux pour synthétiser la matrice de la pensée décoloniale ainsi que ses
axes majeurs. Nous évoquerons ensuite d’autres penseurs a partir de leurs
divergences ou extensions.

Le point de départ de ’'analyse de Dussel (voir notamment Taussig, 2020) est
I'affirmation que la domination coloniale persiste aprés les indépendances de
maniére cachée (ce qui était notre analyse dans « Mondialisation, virus et
anticorps », mais en termes différents), cela notamment au plus profond,
dans la culture et la pensée, jusque dans l'ontologie (voir Descola a ce sujet).
La colonisation a opéré, outre les massacres par les armes ou par les
germes, un véritable « épistémicide » des peuples colonisés, ce qui a laissé
une trace profonde, voire indélébile chez ces populations qui vivent toujours
sous une « hégémonie ontologique » européenne. C’est ce qui distingue le
décolonial du postcolonial, le « post » n’étant toujours pas advenu selon les
décoloniaux et « la modernité » étant viciée a la base, voilant ses fondements
de domination coloniale. L’entreprise décoloniale vise dés lors a déconstruire
la modernité pour promouvoir une « transmodernité » non occidentale.

Ego (re)Jconquiro

Suivons le raisonnement d’Enrique Dussel, tel que présenté avec un recul
critique par Sylvie Taussig (et sous un angle partisan par Luis Martinez
Andrade, 2018) et accessible sur d’autres sources, notamment celles de
lauteur lui-méme (1992). Le moment germinal et matriciel de la modernité
européenne est, selon lui, indissociablement li€é a la conquéte coloniale
hispanique et portugaise (octobre 1492, qui est aussi l'année de la
Reconquista de Grenade en janvier — voir Boucheron 2020). Cela bien avant



Bernard De Backer, « Extension du décolonial », Routes et déroutes, octobre 2020

les Lumiéres d’Europe du Nord et le colonialisme afférent, notamment de
peuplement en Amérique du Nord. Elle a engendré, comme nous le savons,
la célébre « controverse de Valladolid » (1550-1551) opposant Las Casas a
Sepulveda. Ce débat ne concernait pas 'humanité des Indiens, comme on le
pense souvent, mais bien, selon le souhait de Charles Quint, « la maniére
dont devaient se faire les conquétes dans le Nouveau Monde (...) pour
qu'elles se fassent avec justice et en sécurité de conscience ». Notons que
cette controverse déboucha sur le constat que les Amérindiens, bien
qu’inférieurs en termes de foi et de culture, ont un statut égal a celui des
Blancs, mais cela ne s'applique pas aux Noirs d'Afrique dont 1'esclavage n'est
pas contesté. C'est dés lors notamment en raison de la controverse de
Valladolid que les Européens vont généraliser la traite des Noirs pour
alimenter le Nouveau Monde en esclaves africains. Dans la réalité, affirme
Dussel, c’est Sepulveda qui a gagné, y compris en ce qui concerne les
Ameérindiens. Cela par le travail forcé, le servage dans les « encomiendas »?
(abolies en 1791, auxquelles succéderont les haciendas) contre protection et
éducation religieuse, voire acculturation hispanique.

Notons en passant que c’est un peu, mutatis mutandis, ce que le régime
chinois fait avec les Ouighours et les Tibétains a une échelle industrielle,
dans des « centres de formation » qui sont des lieux de travail contraint,
d’endoctrinement communiste et de sinisation forcée. Des encomiendas
d’Etat de 'Empire du milieu, qui ont eu des précédents en URSS, les camps
du goulag étant d’abord concus comme des « centres de rééducation par le
travail » qui ont arboré un équivalent du Arbeit macht frei : « Par le travail, la
liberté ! » (selon le témoignage du déporté Iouri Tchirkov dans C’était ainsi... :
Un adolescent au Goulag, Editions des Syrtes 2009). Il est dés lors étonnant,
mais pas surprenant étant donné le déni des crimes communistes, que 1'on
associe Auschwitz a la seule modernité capitaliste (voir Andrade, 2018,
Lebrun dans Un monde sans limite, 1997) sans mentionner les camps
communistes, que des zeks de la Kolyma qualifiaient d’Auschwitz froids.

Les objets de la Conquista et le sujet cartésien

Revenons a Dussel. Pour le philosophe argentin, la pensée occidentale de la
modernité est tributaire de cette conquéte initiale, le ego cogito (1636)
cartésien est en réalité une traduction philosophique du ego conquiro des
Conquistadors a partir de 1492 (comme nous l’avons souligné plus haut,
c’est également l'année du ego reconquiero). En d’autres termes plus
cinglants — car effacant la médiation du cogito — le « conquiro, ergo sum» du
théologien de la libération Leonardo Boff (Andrade, 2018). Derriére le travail
abstrait de la pensée philosophique moderne se cachent en fait les actes
concrets de la conquéte coloniale, confirmant la supériorité de lesprit
européen sur « la matiére » conquise : richesses, peuples asservis, esclaves,
mentalités primitives, religions archaiques, vieilles sociétés - et femmes
dominées par les hommes — « ’homme blanc occidental » féminisant par
ailleurs les peuples conquis comme objets de jouissance (dans les deux sens

2 Territoires alloués par les gouverneurs des colonies espagnoles d'Amérique a leurs fidéles en
récompense de leurs services. Les encomenderos avaient l'obligation de protéger, instruire et
évangéliser les habitants de ces terres qui leur étaient confiées (la Couronne demeurant propriétaire).
En échange, ils avaient le droit de leur réclamer un imp6t en espéces ou en nature (corvées).



Bernard De Backer, « Extension du décolonial », Routes et déroutes, octobre 2020

du mot). Le cartésianisme est dés lors le point de départ d'une mystification
philosophique selon Dussel (voir ses « Méditations anticartésiennes » (2008).
Il faut par conséquent décoloniser la philosophie dont 'universalisme n’est
que le cache-nez de la domination occidentale, de I’eurocentrisme globalisé.

Dussel va d’ailleurs retracer les origines chrétiennes du cartésianisme dont il
serait une continuation, une « sécularisation par persistance ». Les contenus
philosophiques sont une traduction de contenus théologiques. Cela permet
de faire le lien entre la « premiére colonisation » chrétienne de I’Europe du
Sud (Espagne et Portugal) et la seconde colonisation par I’'Europe du Nord
(Angleterre, France, Pays-Bas..), y compris dans ses variantes «laiques »
comme en témoigne, par exemple, le soutien de Marx a l’entreprise coloniale
anglaise en Inde (voir la citation en épigraphe). Cortés, Pizarro... sont par
conséquent des précurseurs de Descartes, la « premiére modernité » du sud
de I’Europe préfigurant la « seconde modernité » du nord.

Comme le résume Sylvie Taussig (2020) : « La division entre la conscience et
la matiére, déclinée en division entre corps et esprit, entre homme et femme
et entre humains et naturel, se forme sur une différence coloniale
anthropologique entre le conquérant et I'Indien soumis. L'Indien n’est pas un
autre, mais une figure du méme a éduquer. » On voit dés lors que la pensée
décoloniale, dans ses développements anthropologiques (Descola, 2020)
concernant les rapports entre ’'homme et la nature, inclut la domination de
la cosmologie « naturaliste » européenne moderne sur les cosmologies des
peuples soumis (animisme, totémisme, analogisme). Ceci comporte, par
extension, la domination des humains sur les non-humains (animaux,
végétaux...). Les peuples soumis ne sont-ils pas qualifiés de « naturels » ?

Dussel écrit « : « La premiére expérience moderne fut celle de la supériorité
quasi divine du ‘moi’ européen sur l'autre primitif, rustre, inférieur. C’est un
‘moi’ militaire et violent qui convoite, qui désire la richesse, le pouvoir et la
gloire. » (Dussel, 1992) Selon lui, 1492 est la date de la naissance de la
modernité et de «l'occultation de l'autre » (Dussel, 1992). Une modernité
européenne qui est aveugle a ses conditions de production, 1’ego conquiro
étant le terrain pour l’articulation de l’ego cogito cartésien qui exprime la
« volonté de puissance du male blanc ». Comme nous ’avons vu, ce dualisme
cartésien (selon Dussel) est solidaire de la production des notions de race et
de genre, il participe de la pénétration des terres racialisées et féminisées.
C’est « le coté obscur de la Renaissance » (Mignolo cité par Taussig, 2020).
Dussel étend d’ailleurs ce soupcon a Marx qui était en faveur de la
« mission » civilisatrice de I’Europe.

En conséquence de ce qui précéde, Dussel est partisan, non seulement d’une
dénonciation de limposture et de la mystification du projet moderne, mais
également de la promotion d'une « transmodernité » qui serait « le visage pur
de la modernité sans mystification ». Nous ne pouvons développer ici ce
projet transmoderne qui semble a I’état d’ébauche philosophique.

Epigones et radicalisations

Un des penseurs anciens revendiqué par les militants décoloniaux est un
Amérindien quecha, noble inca converti au catholicisme, Guaman Poma (ou
Felipe Guaman Poma de Ayala), qui vécut au XVIe et XVII¢ siecles. Il est




Bernard De Backer, « Extension du décolonial », Routes et déroutes, octobre 2020

l'auteur d’une chronique illustrée (« La Premiere et Nouvelle Chronique et le
Bon Gouvernement») envoyée au Roi d’Espagne et qui n’a été découverte
quen 1908 dans les Archives royales du Danemark (par un cheminement
compliqué). Elle couvre l’histoire andine, la montée de l'empire Inca, la
conquéte espagnole et le début de la société coloniale (voir notamment
Wachtel 1971, Todorov 1982), soit « la premiére » et « la nouvelle » chronique.
Il y affirme notamment que les Amérindiens, méme avant leur baptéme,
étaient plus proches du christianisme que les Espagnols dont les pratiques
génocidaires sont en totale opposition avec la religion dont ils se réclament.
Il est pour Dussel, avec Las Casas, 'un des précurseurs d’'un « projet de
libération politique future » (cité par Taussig 2020). Sa vision du monde
comporte donc une utopie des origines pures, paradoxalement en accord
avec le christianisme des conquérants auquel il s’était converti.

La place nous manque pour synthétiser ici la pensée et les variantes
analytiques des autres auteurs décoloniaux - y compris en dehors de
’Amérique du sud, comme Edward Said ou Cheikh Anta Diop — notamment
certains épigones qui simplifierent et radicalisérent la pensée décoloniale
pour en faire une doxa militante binaire (ce dont Dussel n’est parfois pas
totalement exempt). Penchons-nous dés lors briévement sur un auteur
proche de la génération suivante, Ramon Grosfoguel, sociologue portoricain
né en 1956 et qui appartient au Groupe modernité/colonialité comme
Dussel et de nombreux penseurs décoloniaux d’Amérique du Sud (presque
tous d’origine européenne, comme nous l’avons relevé plus haut).

Grosfoguel mentionne « quatre génocides » qui font le lien entre le ego
conquiro et le ego cogito, a savoir celui des Musulmans et des Juifs dans la
Reconquista andalouse, celui des peuples autochtones d’Amérique puis
d’Asie, celui des esclaves africains et celui des femmes accusées de
sorcellerie en Occident. En d’autres mots, le ego conquiro est suivi d'un ego
extermino pour aboutir au ego cogito, méme si la Reconquista andalouse est
antérieure a la conquéte du Nouveau monde. C’est donc une lignée
sanglante mise en mouvement par le « male blanc européen » qui serait a la
source de la philosophie cartésienne et, a sa suite, de presque toute la
pensée occidentale (Heidegger faisant notamment et singuliérement
exception — mais Enrique Dussel a pris ses distances avec le philosophe
allemand en 2014, année de la publication des Cahiers noirs documentant
son engagement national-socialiste et son antisémitisme).

Terminons par un autre auteur, Walter Mignolo (1941), également membre
du groupe modernité/colonialité dont il est I'un des fondateurs. Mignolo est
un sémiologue argentin et enseigne aux Etats-Unis aprés avoir étudié et
enseigné en France. Selon Taussig (2020), Mignolo travaille beaucoup moins
sur les sources que Dussel. Ce n’est plus seulement l’histoire de la
philosophie qui est en cause pour lui, mais l’histoire tout court, ainsi que les
sciences (a la fois naturelles et sociales) qui doivent €tre « déconstruites ».
Comme il l’écrit : « L’entrepise décoloniale s’adresse indistinctement a la
science et a la politique, et, a l'intérieur de la science, a la fois aux sciences
naturelles et sociales. » (cité par Taussig). L’'option décoloniale concerne dés
lors autant la sphére des sciences que celle des opinions politiques. L’idée de
« lutte » prévaut donc sur le travail philosophique et scientifique. La



Bernard De Backer, « Extension du décolonial », Routes et déroutes, octobre 2020

philosophie et la science occidentales sont donc disqualifiées dans leur
ensemble. Nous ne sommes pas loin d'une vision complotiste de ’histoire.

Limitation et extension du signifiant « décolonial »

Nous n’irons pas plus loin dans l’exploration de la pensée décoloniale pour
meénager le lecteur (et 'auteur), qui peut toujours affiner ses connaissances
a laide des références que nous avons listées et des liens internet. Ce qui
nous intéresse, par contre, c’est d'un coté le succés de cette vision du monde
qui se traduit par son extension, et, de 'autre, ses oublis, sa part mythique,
manichéenne et ses contradictions, méme si elle souléve sans aucun doute
une part importante de vérité que nous avons déja analysée sur ce site. Nous
n’aborderons pas ici la pertinence de la critique philosophique de Descartes
par Dussel, par faute de place et de compétences en la matiére.

Le premier point suppose l'unicité du fait colonial, considéré comme de la
seule responsabilité de I’Europe « blanche » dans ses deux phases (hispano-
lusitanienne, puis nord-européenne). Il suffit d’examiner un peu l’histoire et
l’actualité du monde pour se rendre compte que I'Europe n’est pas la seule a
coloniser en imposant sa culture « supérieure », que ce soit par des colonies
de peuplement ou d’exploitation des ressources humaines et matérielles, de
continuité ou de discontinuité territoriale3. Aprés tout, la Conquista s’est
effectuée aprés la Reconquista de I’'Espagne et du Portugal qui avaient été
« colonisés » par un Empire musulman arabe, aprés sa conquéte du
Maghreb. De la méme maniére 'Empire ottoman avait profondément pénétré
et colonisé 'Europe jusqu’a Vienne, sans oublier d’autres parties du monde
au sud de la Turquie actuelle. Un Empire qui, a son déclin, a par ailleurs été
génocidaire. On pourrait poursuivre avec 'Empire russe et ses colonies, la
Chine ancienne et contemporaine avec ses « encomiendas » d’Ouighours et de
Tibétains dont nous avons parlé plus haut. Sans parler de 'Empire Inca ou
Aztéque et leurs peuples soumis. La liste serait longue.

Cette unicité supposée, en partie causée par limportance, la profondeur et la
durée (quatre siécles) des colonisations européennes offre évidemment un
avantage symbolique : celle du seul coupable a identifier, de la seule source
du « Mal » en face de laquelle se découpe le « Bien » pré-colonial, parfois
mythifié. Nous avons une certaine forme de pensée manichéenne, qui peut
bien entendu varier considérablement d'un auteur a l'autre. Enfin, nous
avions noté que la trés grande majorité des auteurs décoloniaux étaient des
descendants de colons anciens ou récents en Ameérique du sud, ce qui
permet d’avancer ’hypothése d’'une entreprise de déculpabilisation, voire de
souligner l'origine paradoxalement occidentale de cette pensée. Notons que
ceci était déja présent chez Las Casas, ancien colon dirigeant une
encomendia devenu prétre dominicain, et présentant dans sa Tres breve
relation les Indiens comme des brebis et les Conquistadors comme des loups.

On peut aussi se poser la question de la pertinence de l’association du
« patriarcat » a la modernité occidentale. C’est en effet en Europe que les

3 Les historiens allemands distinguent notamment la Uberseekolonisation (colonisation d’outre-mer)
de la Grenz-kolonisation (colonisation de frontiére). Voir a ce sujet Jurgen Osterhammel
Kolonialismus. Geschichte, Formen, Folgen, C.H.Beck,1995 (et également sa typologie dans Colonialism
: A Theoretical Overview, Princeton 2005).



Bernard De Backer, « Extension du décolonial », Routes et déroutes, octobre 2020

femmes sont aujourd’hui le plus associées au pouvoir et que c’est dans les
sociétés dominées par les religions transcendantes ou séculiéres que les
femmes subissent le plus la domination masculine, y compris au Japon et
en Chine (combien de femmes au CC du PC chinois ?), pour ne pas évoquer
I’islam.

Pour finir, interrogeons-nous sur l'extension du « décolonialisme », entre
autres vers la psychanalyse, 1’écologie ou ’'anthropologie. En ce qui concerne
la premiére, elle fut incarnée notamment par Paul B. Preciado, un
philosophe espagnol transgenre a la biographie complexe, affirmant qu’il
fallait « décoloniser l'inconscient » et que le freudisme était une discipline
« patriarco-coloniale » en juillet 2019 a l'invitation de I’Ecole de la Cause
freudienne a Paris. On ne se risquera pas a « se prononcer » sur le fond,
mais soulignons cependant que la dimension de domination masculine ou
d’homophobie du freudisme a été dénoncée depuis bien longtemps, et que
nous en avons parlé ici a plusieurs reprises. Pointons simplement la
circulation des signifiants « décoloniser » et « patriarco-coloniale » mis a une
nouvelle sauce. On ne voit pas treés bien ce que la Conquista espagnole vient
faire dans cette histoire (méme si Freud se qualifiait lui-méme de
Conquistador), sinon que la « colonialité » est devenue une nouvelle ressource
discursive pour dénoncer le « Mal » (et la pensée décoloniale une forme de
« philosophie de la libération », ce qu’elle revendique d’ailleurs).

Du co6té de I’écologie et de 'anthropologie, ou des relations avec les existants
non-humains (écosystémes compris), la pensée décoloniale entre en
résonance avec ces problématiques, pour la simple raison que la cosmologie
naturaliste, qui considére que seuls les humains son dotés d’intériorité, est
congruente avec la modernité européenne. Les écologistes ne font pas
exception, comme Nastassja Martin ’a longuement analysé dans Les dmes
sauvages (La Découverte, 2016) au sujet de leurs militants, de leur vision du
monde et de leurs actions en Alaska.

Les rencontres de 1’écologique politique (Belgique) de 2020 en ont pris acte
de maniére partielle, présentant une conférence titrée « Ecologie
décoloniale » avec cet argument : « L’écologie décoloniale, les écologies du
Sud et les mouvements populaires nous poussent a interroger la facon dont
I’écologie politique se pense et se fait au Nord. Une écologie encore
malheureusement souvent masculine, blanche et privilégiée qui, malgré elle,
reproduit des schémas culturels postcoloniaux et véhicule une image de la
transition dont les minorités sont absentes. Avec ces courants, nous vous
invitons a aller déraciner les impensés de l’écologie traditionnelle dans nos
contrées. » Il n’est en effet pas question de la différence des cosmologies, du
moins dans cet argument qui reprend le traditionnel clivage Nord /Sud, alors
qu’il y a des peuples animistes au Nord.

Comme nous l'avons souligné récemment dans « L’arbre qui cache la forét »,
la dignité renouvelée des existants non-humains n’est, de notre point de vue,
pas sans rapport avec la « sortie de la religion » (au sens gauchetien du
terme) qui est caractéristique de... I’Europe occidentale. Nous y écrivions :
« L’horizontalisation moderne relative des rapports entre l'espéce humaine et
les autres expressions du vivant, animales ou végétales, nous semble a la
fois le symptome de la « sortie de la religion » (sur son versant chrétien de




Bernard De Backer, « Extension du décolonial », Routes et déroutes, octobre 2020

l'exception humaine divinisée), et la résultante scientifique de la
prééminence humaine qui reste entiére, malgré certaines apparences. Car
c’est bien '’homme de la science qui découvre la dignité des autres existants
non humains (la recherche scientifique, contre la religion, a érodé le « propre
de ’homme » créé a image de Dieu), et non pas 'animiste ou le chamane
venus des profondeurs du temps ou de l'espace. »

Les dangers d’un décolonialisme « radical » et manichéen

Nous pensons que la pensée décoloniale participe d'un phénoméne plus
large que les sociologues appellent la décolonisation culturelle, étendue aux
existants non-humains par la question des cosmogonies « par-dela nature et
culture ». Cette décolonisation a toutes ses raisons d’étre si elle a pour objet
de faire advenir des « modernités meétisses » (et la prise en compte des autres
cosmogonies), comme le souhaitait notamment Jean-Claude Guillebaud
dans Le commencement d’'un monde (2008). Examiner « le coté obscur de la
modernité », y compris chez Marx ou chez Freud, est un travail inévitable et
indispensable, consubstantiel a la vocation critique des Lumiéres (Todorov,
2006). Mais la ou le péril monte ((outre les illusions dangereuses dun
« Grand Soir » décolonial appuyé sur un nouveau « Grand récit »
millénariste), et nous le voyons tous les jours en Inde, en Chine, en Turquie
et en Russie — pour ne pas parler de certains pays d’Europe orientale ou du
monde islamique, voire a l'intérieur méme des démocraties occidentales —,
c’est que le rejet de ’Occident s’accompagne du rejet des Lumieres, de la
démocratie et des Droits humains. C’est, a notre sens, un des grands
dangers géopolitiques qui nous menace.

Bernard De Backer, octobre 2020

Pétitions et contre-pétitions francaises sur la pensée décoloniale
(liste non-exhaustive...)

o Le « décolonialisme », une stratégie hégémonique : 'appel de 80
intellectuels

o « La pensée “décoloniale” renforce le narcissisme des petites différences »

o Panique décoloniale chez les psychanalystes

Sources
(le lecteur trouvera une abondante bibliographie dans les textes référencés)

Décolonisations - A contre-courant de l'histoire officielle, Karim Miské, Marc
Ball, Pierre Singaravélou, trois épisodes sur Arte, 2019

Andrade Luis Martinez, « L’ego conquiro comme fondement de la subjectivité
moderne », La Revue nouvelle, dossier « Hantise (dé)coloniale », 2018-01

Boidin Capucine, « Etudes décoloniales et postcoloniales dans les débats
francais », Cahiers des Amériques latines, n° 62, 2009

Boucheron Patrick, 1492 : un nouveau monde, « Quand l'histoire fait dates »,
Arte, 2020

Bourguignon Rougier Claude, Colin Philippe, Grosfoguel Ramon (coord.)
Penser l'envers obscur de la modernité. Une anthologie de la pensée
décoloniale latino-américaine, Presses universitaires de Limoges, 2014




Bernard De Backer, « Extension du décolonial », Routes et déroutes, octobre 2020

Beshara Tobert, Decolonial Psychoanalysis Towards Critical Islamophobia
Studies, Routledge, 2019

Coquery-Vidrovitch, « Cheikh Anta Diop et l’histoire africaine » dans le
dossier « Du ‘post-colonial’ au ‘décolonial’ », Le Débat n° 208, janvier-février
2020

Descola Philippe, interview par Hugues Dorzée dans Imagine demain le
monde de juin-juillet-aott 2020, titré « Philippe Descola le savant terrestre »
(curieusement il n’est fait aucune mention du maitre-livre de Descola, Par-
dela nature et culture dans la bibliographie mentionnant « Quatre ouvrages
majeurs » de Descola; le numeéro est par ailleurs titré « Retour a la nature »)

Dussel Enrique, 1492. L'occultation de l'autre, Les Editions Ouvriéres, 1992

Dussel Enrique, « Meditaciones anti-cartesianas: sobre el origen del anti-
discurso filosofico de la Modernidad », Tabula Rasa. Bogotall - Colombia,
No.9: 153-197, julio-diciembre 2008

Jacquesson Francois, «L’Europe dEdward Said et la passion
‘communautaire’ », dans le dossier « Du ‘post-colonial’ au ‘décolonial’ », Le
Débat n° 208, janvier-février 2020

Getachew Adom, Ghadiali Ashish, « World makers of the Black Atlantic »,
Eurozine, 22 septembre 2020

Malcom Ferdinand, Une écologie décoloniale. Penser l'écologie depuis le
monde caribéen, Seuil, 2019

Mignolo Walter D., Walsh Catherine E., On Decoloniality: Concepts, Analytics,
Praxis, Duke University Press, 2018

Ragon Pierre, "La Trés breéve relation de la destruction des Indes et ses
lecteurs européens (1578-1701)", Penser I'’Amérique au temps de la
domination espagnole. Espace, temps et société (XVle - XVllle siecle).
Hommage a Carmen Val Julian, 2011. (Un article trés fouillé et documenté
sur l'histoire de la publication de la Tres breve relation en Europe,
notamment par des éditeurs protestants belges contre 'Espagne)

Taussig Sylvie, « Descartes dans la pensée décoloniale. Une histoire
alternative de la philosophie ? », dans le dossier « Du ‘post-colonial’ au
‘décolonial’ », Le Débat n° 208, janvier-février 2020

Todorov Tzvetan, La conquéte de ’Amérique, Editions du Seuil, 1982
Todorov Tzvetan, L’esprit des Lumieres, Robert Laffont, 2006
Wachtel Nathan, La vision des vaincus, Editions Gallimard, 1971

Le décolonialisme (largo sensu) sur Routes et déroutes

Mondialisation, virus et anticorps

Une anthropologue fauve

L’arbre qui cache la forét




