Bernard De Backer, « Freud et la crise du monde moderne », Routes et déroutes, mai 2021

Freud et la crise du monde
moderne

« Il n’en faut pas moins admirer la vitalité d’une tradition religieuse qui, méme
ainsi résorbée dans une sorte de virtualité, persiste en dépit de tous les efforts
qui ont été tentés depuis plusieurs siecles pour Uétouffer et 'anéantir ; et, si
lon savait réfléchir, on verrait qu’il y a dans cette résistance quelque chose qui
implique une puissance “non humaine”. »

René Guénon, La crise du monde moderne

« Le Midrash parait (...) la voie royale de la pensée des maitres du Talmud et
du méme coup de la culture juive dans son originalité. Dés lors, la démarche de
Freud, son art d’interpréter les réves et les actes manqués, apparait dans cette
perspective comme un retour du refoulé. »

Gérard Haddad, L’Enfant illégitime

« On a déclaré, par exemple, et a juste titre, que l'ceuvre psychanalytique de
Freud montre beaucoup de caractéristiques que nous classons en général,
dans la rubrique religion. C’est plutét contre la religion dans sa tradition
mosaique, qui trouvait son expression la plus parfaite dans l'orthodoxie juive,
que Freud s’insurge. »

David Bakan, Freud et la tradition mystique juive

Certains mots ont circulé dans tant de bouches, ont été utilisés par
tellement d’auteurs et autant de commentateurs, qu’ils sont usés
comme de vieilles cuilléres. Ils ne semblent plus rien vouloir dire. Il en
va ainsi de « modernité » et de « tradition », un vieux couple qui n’arréte
pas de se chamailler, de prendre appui I’un sur ’autre ou, parfois, de se
combiner « harmonieusement » comme dans les brochures touristiques.
On le rencontre dans des secteurs aussi variés que la cuisine, les arts,
les mceurs, la famille, I’école, la politique, I’histoire ou la sociologie. Le
mot « crise » a également une longue carriére derriére lui. C’est aussi le
cas de « Freud», qui désigne, la plupart du temps, «le freudisme »
comme théorie et comme pratique, identifiés a la vie de son inventeur.
Identification qui n’est pas abusive, tant la psychanalyse se revendique
de la singularité des individus pris «un a un», et, dés lors, de
I’idiosyncrasie psychique, historique et culturelle de son fondateur.

Nous pensons que, malgré leur usurel, les termes de modernité et de
tradition conservent toute leur valeur heuristique, a la condition expresse
d’étre clairement définis. La notion de crise y trouvera une signification
particuliere. Quant a Freud, nous y reviendrons apreés avoir clarifié le sens
de nos deux termes initiaux. Car c’est a l'intérieur de leur couple que serait
né un enfant illégitime, le freudisme, selon le psychanalyste Gérard Haddad?.

1 Sans oublier leurs rejetons : post-modernité, hyper-modernité, haute modernité, modernité
radicale, modernité tardive, post-traditionnel, néo-traditionnel, pseudo-traditionnel, etc.

2 L'Enfant illégitime : Sources talmudiques de la psychanalyse, Hachette Littératures, 1981.
Haddad y écrit que « l'oeuvre de Freud (est) un rejeton illégitime du Midrach », une technique
d’interprétation du Talmud. Précisons que Gérard Haddad est un psychanalyste juif.

1



Bernard De Backer, « Freud et la crise du monde moderne », Routes et déroutes, mai 2021

René Guénon avec Marcel Gauchet

Nous avons choisi ces deux auteurs, qui sont bien évidemment loin d’étre
isolés, sans prédécesseurs ou comparses, dans leur analyse du couple
tradition-modernité. Mais ce qui est instructif dans leur lecture comparative,
c’est l’étroite correspondance de leurs analyses, alors qu’ils sont de
formation, de parcours et de bords totalement opposés. Ils ont par ailleurs
produit une ceuvre sans aucune commune mesure en termes d’ampleur et
d’approche. René Guénon (1886-1951) est un métaphysicien réactionnaire
(au sens étymologique du terme)3, proche de l’é€sotérisme et défenseur
farouche de la Tradition?.

Une Tradition primordiale et universelle, noyau supposé commun de toutes
les religions, dont il se voulait l'interpréte. Cela face a la modernité qu’il
rejetait comme « décadente ». Il finira sa vie au Caire aprés s’étre converti a
I’islam soufi. Son influence touchera des personnages aussi divers qu’André
Breton, Mircea Eliade, Antonin Artaud ou... Steve Bannon. Quant a Marcel
Gauchet, notre contemporain, il s’inscrit dans le droit fil des Lumiéres, une
période de 'humanité que Guénon, quant a lui, qualifie d’age sombre en
s’inspirant de la philosophie hindoue. Mais ils s’accordent néanmoins !

Commencons par René Guénon, en nous basant sur cet ouvrage trés
instructif qu’est La crise du monde moderne, publié en 1927, et qui nous
conduit d’emblée au coeur de notre sujet. Précisons d’entrée de jeu que ce
livre mélange (en accord avec ses prémisses) intimement analyse et
jugement, le dernier parfois trés rude, ce qui n’enléve rien a la pertinence du
noyau de sa réflexion. C’est en tant que partisan absolu de la Tradition qu’il
nous en donne une définition historique et conceptuelle trés charpentée,
qu’il oppose a la modernité. Cette opposition recoupe de maniére secondaire
celle de 1'Occident et de 1'Orient, cela parce que la modernité est une
invention européenne relativement récente et que la Tradition, sous diverses
modalités, serait restée vivace en Orient (nous sommes en 1927).

Et c’est en Orient que Guénon s’est immergé dans les restes de la Tradition
perdue. Autrement dit, I’'Occident fut également oriental et 1’'Orient menace
de s’occidentaliser. Remarquons que notre mot « orienté » signifie tourné vers
I’'Orient, la source du soleil. Et notons en passant 'actualité géopolitique du
propos, avec la « nouvelle guerre froide » entre I’Orient (Chine, Inde, Russie,
monde musulman...) et 'Occident, entre hétéronomie et autonomie.

Science sacrée, science profane

Le point nodal de sa réflexion concerne la science, au sens générique
d’un savoir sur le monde qui offre un point d’appui orientant l'organisation
sociale et l'action humaine. Il oppose de ce point de vue science sacrée et
science profane. La premiére est «la pure doctrine métaphysique qui
constitue l'essentiel, et tout le reste s’y rattache a titre de conséquence »
(Guénon, La crise du monde moderne, nous soulignons). Le point
déterminant est ici le « la», dans le sens ou la science sacrée, malgré ses

3 11 souhaite en effet « revenir » a la société pré-moderne, ce qui serait pour lui un progrés absolu.
4 La majuscule signifie non seulement la référence a une source unique et supérieure, mais
également la prééminence absolue de cette derniére sur ’aventure humaine, sa diversité et ses
aléas.



Bernard De Backer, « Freud et la crise du monde moderne », Routes et déroutes, mai 2021

incarnations diverses et cycliques dans l'histoire et le monde, est
fondamentalement une et, dés lors, immobile et inamovible. Cette science est
par conséquent « absolue et principielle » et tout le reste est contingent,
secondaire, dérivés,

De cette science sacrée découle nécessairement une hiérarchie des savoirs
mais aussi un ordre des hommes, qui subordonne le relatif contingent aux
principes premiers. Le monde humain traditionnel est dés lors structuré par
cette subordination en cascade aux principes absolus, a ses initiés ou a ses
représentants. La société indienne, dont Guénon était un admirateur, en a
donné une incarnation paradigmatique, si bien décrite par le sociologue
Louis Dumont sous le nom de Homo Hiérarchicus®. Elle subordonne
I'individu au groupe, ’association choisie a la hiérarchie imposée, la femme a
I’homme, le présent au passé, le changement a la permanence, ’action a la
contemplation, le social au méta-social. Nous retrouvons la notion de
« société froide » des anthropologues.

Les sociétés traditionnelles auront dés lors le souci de maintenir leur ordre
adossé aux principes métaphysiques intangibles, parce que révélés et
surhumains, et de mettre en ceuvre différentes stratégies de refus de
Uhistoire, de tout ce qui pourrait les faire sortir de la subordination et la
soumission a cet ancrage’. Chaque déviation par rapport a cette fidélité aux
fondements sacrés sera percue comme une « décadence», comme une
« anormalité » (ces termes sont de Guénon). Enfin, comme la réalité
historique et géographique montre que les sociétés humaines s’éloignent
régulierement de cette organisation parfaite, mais que la Tradition est par
définition indestructible et résistante, le temps ne peut dés lors qu’étre
cyclique.

La science profane - celle qui est « en dehors du temple » - est la science telle
que nous la concevons aujourd’hui, dans notre monde moderne qui lui est
étroitement associé. C’est en quelque sorte « le discours de la science » des
psychanalystes lacaniens (nous y reviendrons). Elle est toute entiére 'ceuvre
tatonnante des hommes, soumise a un perpétuel changement, car ses
énoncés ne sont valables que «jusqua nouvel ordre». Bien plus, elle
s’attaque a la tradition sacrée elle-méme, dont elle démontre l’historicité, la
contingence et les fantasmes. C’est, dés lors, tout l’édifice traditionnel qui
s’écroule progressivement dans un mouvement qui est a la fois une
émancipation (d'une subordination) et une perte (d'un ancrage intangible,
« de péres et de reperes »).

De maniére secondaire, elle est entiérement entachée de « matérialisme », de
centrage sur l’ici et maintenant - le temporaire tangible valant mieux que
I’éternel invisible. Le monde moderne ne peut dés lors qu’étre « en crise »

5 Comme l’écrit René Guénon, « (...) pour la doctrine métaphysique, 'expression seule peut étre
modifiée, d’une facon qui est assez comparable a la traduction d’une langue dans une autre ;
quelles que soient les formes dans lesquelles elle s’enveloppe pour s’exprimer dans la mesure ou
cela est possible, il n’y a absolument qu’une métaphysique, comme il n’y a qu’une vérité. » (nous
soulignons)

6 Louis Dumont, Homo hierarchicus. Essai sur le systéme des castes, Paris, Gallimard, 1966.

7 On en trouve un exemple paradigmatique (et régulierement réédité) dans le livre de Pierre
Clastres, La Société contre I'Etat, Paris, Editions de Minuit, 1974. Un livre qui a beaucoup compté
pour Marcel Gauchet.



Bernard De Backer, « Freud et la crise du monde moderne », Routes et déroutes, mai 2021

dans la mesure ou il lui manque un point fixe et qu’il doit sans cesse
décider, ce qui est le sens méme du mot « crise »®. Guénon va d’ailleurs au
bout de son raisonnement : «... c’est toute ’6poque moderne, dans son
ensemble, qui représente pour le monde une période de crise. » (Guénon,
tbidem) Les sociétés modernes sont a limage autopoiétique du baron de
Munchausen tirant sur ses bottes pour s’extraire des sables mouvants.

Hétéronomie et autonomie

L'ccuvre de Marcel Gauchet, dans sa partie consacrée a la modernité
européenne, entre trés fortement (et logiquement) en résonance avec celle de
Guénon, méme s’il est un « partisan » de la modernité et que son jugement
est totalement inverse (le processus de modernisation est ainsi pensé comme
irréversible, contrairement a René Guénon qui croyait, en toute cohérence,
au caracteére cyclique de l’histoire). Le diagnostic est dés lors le méme sur le
fond. Ce qui est frappant, c’est combien leurs descriptions des sociétés
traditionnelles et modernes sont, sur ’essentiel, trés largement identiques.

Gauchet a trés bien synthétisé le noyau de son analyse lors d’un entretien a
I’'Université de Lausanne, dans lequel on lui demandait de présenter sa série
de quatre volumes, L’Avenement de la démocratie®, en cent quatre vingt
secondes. Nous reprenons ici une partie centrale et éclairante de cet exposé.

« La thése de ce livre en quatre volumes est une théorie de la modernité
européenne, qui essaie de monter que cette modernité a pour processus
central, générateur, la sortie de la religion. Non pas quelque chose qui se
situe dans l'ordre de la croyance, mais dans l'ordre de l'organisation des
sociétés. Et trés précisément dans le passage d'un mode de structuration
hétéronome, ou la religion n’est pas seulement quelque chose qui existe
dans l'esprit des acteurs (quelquefois méme, il peut ne pas exister dans
l'esprit des acteurs), mais dans l'organisation de la vie collective. Sous la
forme d'un type de pouvoir, dun type de lien entre les personnes, une
orientation dans le temps. Ce a quoi, en cinq siécles, s’est substitué un
mode de structuration collective que l'on peut appeler autonome ; dans
l'ordre politique, dans l'ordre juridique (ce que l'on appelle les Droits de
I’'Homme), dans l'ordre temporel. Avec cette orientation décisive vers l’avenir,
qui a fait de nos sociétés des sociétés d’auto-production — au travers de la
production matérielle — ce qui en fait des sociétés de 1’économie, mais aussi
du changement volontaire et organisé, dans tous les domaines. Et, trés
précisément, ce dernier volume est consacré a montrer qu’au cours des
quatre derniéres décennies, de facon assez précise chronologiquement, ce
qui s’est passé et a bouleversé totalement les repéres collectifs a l'intérieur
desquels nous évoluons, c’est 'achévement de ce passage trés lent de la
structuration hétéronome a la structuration autonome dans ses différents
axes. » (Marcel Gauchet, Université de Lausanne, mars 2018)

La différence de structuration entre ces deux modalités opposées de société
peut se résumer dans un tableau a double entrée, dans lequel les sociétés

8 Le terme grec kploig signifie I’action de décider.

9 Les quatre volumes de L’Avenement de la démocratie ont été publiés chez Gallimard dans la
Bibliothéque des Histoires (le dernier est Le Nouveau Monde, paru en 2017). Ils font suite a
louvrage fondateur de Marcel Gauchet, Le Désenchantement du monde. Une histoire politique de la
religion, Gallimard, 1985.



Bernard De Backer, « Freud et la crise du monde moderne », Routes et déroutes, mai 2021

structurées par la religion (hétéronomes) s’opposent aux sociétés modernes
(autonomes). Nous y avons ajouté les termes utilisés par René Guénon.
Précisons qu’il s’agit de deux poles qui entretiennent des relations
dynamiques et historiques, avec des hybridations, et non d’entités figées.

Structuration sociale hétéronome vs autonome (schéma simplifié)

Vecteurs de Structuration Structuration
structuration sociale hétéronome (Tradition) autonome (Modernité)

Soumission a la

. N Pouvoir de la société sur
supériorité et a

POUVOIR e e elle-méme par
Pantériorité de ’Altérité . p
représentation
sacrale
Science sacrée Science profane
SAVOIR .. p . L. .
(transmission ésotérique) (transmission exotérique)
Subordination au passé . , .
TEMPORALITE Invention de l'avenir

fondateur

Hiérarchie entre les étres
SOCIETE qui rejoue la supériorité Egalité de nature
de I’Altérité sacrale

Holisme (incorporation
INDIVIDU des individus aux Individualisme
communauteés)

Note : le binéme autonomie/hétéronomie a été formulé par Kant (Fondements de la
métaphysique des meoeurs, 1796) ; la distinction holisme/individualisme est du sociologue
Louis Dumont.

Une crise sur deux versants

Comme nous l'avons esquissé plus haut, le processus de modernisation
comme « sortie de la religion » et comme « désenchantement du monde », sur
lequel Guénon et Gauchet s’accordent (avec beaucoup d’autres), constitue
par définition une « crise ». Il s’agit d'un ébranlement continu et de plus en
plus profond des cadres structurants de la tradition, progressivement
décrédibilisés et délégitimés. Mais il s’agit également d’une nécessité
croissante de « décider » par soi-méme, plutdét que de se soumettre a I’Altérité
sacrale et a ses représentants (prophétes, clercs, monarques, gourous...).
Cela vaut aussi pour les religions séculiéres ou les « théocraties laiques »,
selon l’expression de l’historien chinois Yang Jisheng. La, il s’agira du
« Guide », du « Grand Timonier », du « Farher » et autre « Conducator »

Bien évidemment, le processus peut s’entendre sur les deux versants, car si
la modernité introduit une crise dans la tradition, la résistance de la
tradition peut tout autant étre la source d’une crise de la modernité. Dans la
conception cyclique du temps de Guénon, la persistance de la tradition
religieuse finit par avoir raison de la modernité, son caractére absolu ne
pouvant étre éradiqué. Cette résistance de 1’Altérité sacrale est aussi mise en
évidence chez Gauchet, le processus de sortie de la religion s’effectuant « a
reculons », en passant par de multiples formations hybrides comme les
religions séculiéres (grandes ou petites).
5



Bernard De Backer, « Freud et la crise du monde moderne », Routes et déroutes, mai 2021

Ces derniéres agreégent, de maniére voilée, la nostalgie de 1'unité sacrale avec
le processus de modernisation!?. Cela en sacralisant ce dernier, comme
l'avait fait Hegel en rapatriant ’Altérité sacrale (’Esprit) dans le mouvement
méme de I'Histoire humaine qui devrait y trouver sa Fin. Les expériences
totalitaires du siécle passé, avec leurs ambitions définitives de « lutte » ou de
« solution » finales en sont une illustration emblématique!!l. Peut-on imaginer
un phénoméne analogue dans le « champ de la cure des ames » ?

Vienne fin de siécle

Dans l’histoire européenne moderne, la ville de Vienne a occupé une position
trés singuliére a la fin du XIXe siécle, cela jusqu’au déclenchement de la
Grande Guerre, puis de maniére brisée jusqu’a ’Anschluss. Elle a souvent
été décrite comme une sorte d’avant-garde spécifique de la modernité, avec
son bouillonnement artistique et intellectuel, favorisé par son statut de
capitale impériale et multiculturelle, le tout associé a la rapidité de son
« rattrapage » de Berlin ou de Londres (Le Rider, 1990). Elle était, de ce fait,
un lieu de confrontation de plusieurs mondes, notamment des représentants
du « monde d’hier » avec le « monde moderne » si bien décrit par Zweig dans
son livre éponyme. Les classes aisées, touchées par les conséquences de la
modernité dans leur existence identitaire, psychique, sexuelle et familiale,
vivaient ce choc de maniére frontale et parfois douloureuse. Un « mélange
d’euphorie et de malaise » disait Freud. « L’homme sans qualités » de Musil.

L’historien et germaniste Jacques Le Rider est un de ceux qui, en langue
francaise, a le mieux décrit cette confrontation dans un ouvrage trés
documenté, Modernité viennoise et crises de lidentité!2. Les individus y sont
décrits comme étant de plus en plus souvent des « systéemes autopoiétiques »,
c’est a dire comme devant « se produire eux-mémes », avec les effets de
solitude, de « nervosité », de construction de soi, de désespoir ou d’exaltation
mystique de l'individu qui en découlent. Le Rider s’attache — aprés avoir
dressé un panorama des évolutions socio-économiques rapides de Vienne
dans la seconde partie du XIXe siécle, qui lui permettent de « rattraper » les
autres métropoles européennes — aux effets de la modernisation sur l'identité
individuelle. La premiére partie est significativement titrée « Destruction et
reconstruction de l'identité », théme qu’il développe ensuite avec « Crises de
I'identité masculine » et « Crises de lidentité juive ». Tout ceci, centré sur
« les conséquences de la modernité » (Giddens, 1990, 1991 et 1992) dans le
champ de lidentité et de l'intimité, n’étant pas sans rapport avec ce qui se
passera en Europe occidentale aprés les deux guerres. Nous reviendrons sur
cette analyse dans le prochain article, en la comparant a celles de Bakan
(1958) et d’Ellenberger (1974) sur la psychanalyse naissante.

10 Ce processus est trés perceptible dans 'oeuvre de Jules Verne. Elle est censée illustrer la
conquéte et la maitrise scientifique du monde, mais s’avere de bout en bout structurée par
l'espace et le temps sacrés.

11 Cette comparaison choquera certainement, mais une lecture attentive d’ouvrages comme Le
malheur du siécle. Communisme-Nazisme-Shoah d’Alain Besancon (Fayard, 1998), La loi du sang.
Penser et agir en nazi et La révolution culturelle nazie (Gallimard 2014 et 2017) de Johann
Chapoutot en montre clairement ’homologie structurelle. Elle a été mise en évidence de maniére
trés documentée par Marcel Gauchet dans L’avénement de la démocratie, Ill. A ’épreuve des
totalitarismes. 1914-1974 (Gallimard, 2010). Voir aussi Francois Furet et Vassili Grossman.

12 Jacques Le Rider, Modernité viennoise et crises de lidentité, PUF, 1990. Cet ouvrage
remarquable, republié en poche en 2000 dans la collection Quadrige, n’est plus disponible.

6



Bernard De Backer, « Freud et la crise du monde moderne », Routes et déroutes, mai 2021

C’est, en effet, dans ce contexte qu’il convient de considérer les déterminants
historiques, religieux, culturels et sociopolitiques de la naissance de la
psychanalyse, associée a des montées d’antisémitisme dans la seconde
partie du XIXe siécle. Freud l’a affirmé a plusieurs reprises : « Quoi qu’il en
soit, la psychanalyse que jai vue, au cours de ma longue existence, se
répandre dans tous les pays, n’a nulle part trouvé de "foyer" plus propice
pour elle que la ville ou elle est née et ou elle a grandi» (Moise et le
Monothéisme,1938). Ainsi que cette phrase bien connue: « Et ce n’est
probablement pas par hasard que le premier défenseur de la psychanalyse
ait été un Juif. » (Résistance a la psychanalyse, 1925). Et d’ajouter aussitot :
« Professer cette nouvelle théorie exigeait une certain aptitude a accepter une
situation d’opposant isolé, situation a laquelle personne n’est plus habitué
qu’un Juif. »

Communautés juives a Vienne

Avant de centrer notre analyse sur Freud et la naissance de la psychanalyse,
comme formation de compromis entre une tradition religieuse mystique et les
effets dissolvants de la modernité scientifique, il convient de dire un mot sur
la, ou plutoét « les » communautés juives dans la capitale de ’Empire austro-
hongrois au XIXe siécle. Le chapitre du livre d’Ellenberger (1974), consacré a
« Freud et la psychanalyse », fournit une bonne synthése d’informations
concernant « le cadre de vie » et « les antécédents familiaux » de Freud. Nous
aurons a le compléter plus finement avec les données et ’analyse davantage
centrée sur la religion juive, rabbinique ou mystique, de David Bakan (1958).

Vienne, capitale de I'Empire autrichien depuis 1857 (Freud est né en
Moravie en 1856) et de la double monarchie austro-hongroise depuis 1867,
est la métropole d'un Empire qui s’est fort étendu au Nord-est et au Sud-est
(Tchéquie, Moravie, Slovaquie et Transcarpatie, Transylvanie et nord des
Balkans, Ukraine occidentale, etc.), incluant de nombreuses communautés
juives, dont certaines s’établirent dans la capitale. Selon Ellenberger, les
juifs de Vienne se composaient des groupes suivants: les «familles
tolérées », riches et influentes, présentes a Vienne depuis la seconde moitié
du XVIIIe siecle, jouant un rdle important dans la vie économique ; la
communauté dite « turque-israélite » composée de Juifs Sefaradim venus de
’Empire Ottoman ; les « Juifs des ghettos » venant de différentes régions
centrales, vivant une vie plus recluse et pieuse, « strictement patriarcale,
I’homme représentant l'autorité indiscutée » (Ellenberger, 1974), dominée par
la peur (celle « des parents, du maitre, de I’époux, des rabbins, de Dieu et
surtout des Gentils », selon Ellenberger) ; les Juifs « des petites villes et
villages de Galicie » dans 1'Ukraine actuelle, région d’origine de la famille
Freud, avant qu’elle ne migre vers la Moravie et ensuite Vienne. En 1867, les
Juifs « se virent reconnaitre officiellement 1’égalité des droits politiques »
(dont ils bénéficiaient en fait depuis une dizaine d’années), et les Juifs
affluérent a Vienne de différentes parties de 'Empire. La famille de Freud
s’était établie a Vienne dés 1859, Sigmund étant agé de trois ans.

La vie des communautés juives galiciennes (leurs membres constituant « la

grande majorité des Juifs d’Autriche » selon Ellenberger) était régie en

autonomie par le Kahal, 'administration juive locale, ainsi que le rabbin et le

Dayan, le juge. Les Juifs de Galicie avaient fait revivre la langue hébraique.

Le pére de Freud, Jakob, originaire de Tysmienica en Galicie, connaissait

bien ’'hébreu. De nombreuses controverses, nommeées pilpul, y opposaient
7



Bernard De Backer, « Freud et la crise du monde moderne », Routes et déroutes, mai 2021

parfois les Juifs traditionnels aux courants mystiques, notamment les
Hassidim. C’est en effet dans cette région que des courants mystiques se
développérent. Nous y reviendrons, car c’est une dimension centrale du livre
de David Bakan (1958). La filiation familiale de Freud, autant paternelle que
maternelle, trouve donc son origine dans une région ou les oppositions entre
le judaisme rabbinique - hiérarchique, communautaire, traditionaliste,
centré sur la Loi mosaique incarnée par les rabbins — entrait en conflit avec
des courants mystiques plus égalitaires, individualistes, progressistes et
valorisant le contact direct avec Dieu. De surcroit, la famille de Freud, ayant
baigné dans ce climat, migra a Vienne (aprés un passage en Moravie) ou elle
s'immergea dans la modernité occidentale, teintée d’antisémitisme apreés
I’élection en 1897 de Karl Lueger, « un des premiers grands agitateurs
antisémites du 20¢ siécle » (Le Rider, 1990), comme bourgmestre de Vienne.

L’hypothése du freudisme comme formation de compromis

C’est dés lors ce contexte historique spécifiquement juif et viennois qu’il
convient d’avoir a ’esprit pour comprendre la naissance de la psychanalyse
(et l'identité juive de ses principaux protagonistes), ainsi que les schémes et
concepts principaux de sa théorie du psychisme guidant sa clinique. Mais
également de joindre les deux propos déja cités de Freud : « Quoi qu’il en
soit, la psychanalyse que j’ai vue, au cours de ma longue existence, se
répandre dans tous les pays, n’a nulle part trouvé de "foyer" plus propice
pour elle que la ville [Vienne| ou elle est née et ou elle a grandi » ; « Et ce
n’est probablement pas par hasard que le premier défenseur de la
psychanalyse ait été un Juif. » Notons que, curieusement, Freud parle de
« défenseur» et non pas de fondateur ou de créateur. Dans l'autre propos
cité plus haut, Freud parle de « professer cette nouvelle théorie » comme si
cette théorie n’était pas de lui, comme s’ill n’en était pas le pére mais le
transmetteur. Serait-ce un « enfant illégitime », comme le pense Haddad ?

Certes, le freudisme fut précédé et irrigué par de nombreuses influences
non-juives, que ce soient des courants culturels comme le romantisme ou le
positivisme ainsi des travaux de la psychiatrie dynamique naissante
quEllenberger, notamment, a trés abondamment décrits dans son A la
découverte de linconscient : histoire de la psychiatrie dynamique (1974). 11 se
situe dans ce grand mouvement de sortie de l'interprétation religieuse des
troubles mentaux, dont l'’exorcisme fut un des derniers représentants en
Europe, et auquel Mesmer, avec sa théorie du « magnétisme animal », s’était
opposé au XVIIIe siecle. Nombreux furent par ailleurs ceux qui s’étaient déja
intéressés aux réves et a leur interprétation de maniére non-religieuse, dont
le sociologue Bernard Lahire a retracé le parcours dans son Interprétation
sociologique des réves (2018). Loin de nous de défendre deés lors l'idée que
Freud était « un Conquistador », un « nouveau Copernic ou Darwin » (qu’il
aimait a s’imaginer selon ses propres termes), qui aurait apporté de maniére
solitaire une toute nouvelle théorie du psychisme a I'aube du XXe siécle.

Notre hypothése sociologique, basée, entre autres, sur le livre de David
Bakan (contesté par Le Rider et Ellenberger, nous y reviendrons) et sur
quelques autres, est que la spécificité de linvention freudienne serait de
constituer une « formation de compromis » entre la démarche scientifique,
rendue possible par le désenchantement du monde, et la mystique juive dont
Freud (sans oublier Fliess) aurait été imprégné malgré lui. En d’autres mots,
une « sortie de I’hétéronomie a reculons » (Gauchet) par la porte mystique
8



Bernard De Backer, « Freud et la crise du monde moderne », Routes et déroutes, mai 2021

dans le domaine du psychisme et de la cure de ses troubles. Et, en
corollaire, que cette spécificité en explique le succés, malgré ses revers.
Enfin, terminons la premiére partie de ce dyptique en soulignant que la
psychanalyse n’a pas le monopole de ce processus d’hybridation. On ’a vu
fleurir sous d’autres cieux du XXe siécle dans diverses thérapies
d’inspiration chrétienne, asiatique ou syncrétique. La science ne semble
pouvoir assécher la totalité du réel comme les Hollandais le Zuiderzee.

Comme l’écrivait I'un des fondateurs de la sociologie, Emile Durkheim, dans
Les formes élémentaires de la vie religieuse (1912): «La science est
fragmentaire, incomplete (...) et n’est jamais achevée ; la vie, elle, ne peut
attendre. La pensée (...) est une limite idéale dont nous nous approchons
toujours davantage, mais que, selon toute vraisemblance, nous ne
parviendrons jamais a atteindre » Constat auquel fait écho le célébre propos
du Viennois Ludwig Wittgenstein, « Nous sentons que méme si toutes les
questions scientifiques ont recu leur réponse, les problémes qui ont trait a
notre vie ne sont pas encore le moins du monde touchés (...) Il y a en tout
état de cause de l'inexprimable. Cela se montre, c’est I’élément mystique. »
(Tractacus logico-philosophicus, cité par Le Rider, souligné dans le texte). On
peut avancer que la psychanalyse investit ce qui, du sujet humain, échappe
a la science, comme le soutenait Lacan (1973). Car, contredisant le méme
Wittgenstein a la fin du Tractacus (« ce dont on ne peut pas parler, la-dessus il
faut garder le silence »), nous serions invités a le dire quand méme. Ce décor
étant posé, nous détaillerons notre hypothése et ses effets possibles dans
l’article suivant.

Bernard De Backer, mai 2021

P.-S. Bien évidemment, cette modernité dont Vienne fut un peu 'avant garde
pour des raisons géographiques et historiques, produit des conséquences
identitaires (Giddens, 1990) que Jacques Le Rider a bien mises en évidence
(c’est le titre de son livre). Tout le mouvement « Trans » et celui du « sexe des
modernes » (Eric Marty, 2021) est a comprendre dans ce contexte et son
histoire longue. La French Theory sur les campus ameéricains, associée a la
« pensée décoloniale » sud-ameéricaine n’est qu’un relais parmi d’autres. Le
Baron de Munchhausen aprés avoir tiré sur ses bottes pour s’extraire du
marais, serait-il en train de tirer sur son sexe pour le changer ?

Sources des deux articles (a ce jour)

Bakan David, Freud et la tradition mystique juive (publié en poche chez Payot,
2001, traduction de « Sigmund Freud and the Jewish Mystical Tradition »,
1958)

Borch-Jacobsen Mikkel, Les Patients de Freud, Sciences humaines Editions,
2011

Clastres Pierre, La Société contre 'Etat, Paris, Editions de Minuit, 1974

De Backer Bernard, « La religion, la science et le voile du réel, En lisant
Emile Durkheim, Les formes élémentaires de la vie religieuse », Université
Catholique de Louvain, séminaire de maitrise en sociologie, 1995

De Backer Bernard, Croyance et reliance. Le cas du New Age, Université
Catholique de Louvain, juin 1996 (ce travail déboucha sur un projet de thése
de doctorat qui n’est pas sans lien avec cet article)

9



Bernard De Backer, « Freud et la crise du monde moderne », Routes et déroutes, mai 2021

De Backer Bernard, « New Age : entre nomade mystique et neurone
planétaire », La Revue nouvelle, novembre 1996

De Backer Bernard, « Déverrouiller la porte de l'intérieur ? », dossier « Le
travail sur soi », La Revue nouvelle, octobre 2007

Dumont Louis, Homo hierarchicus. Essai sur le systéeme des castes, Paris,
Gallimard, 1966

Dupont Sébastien , L’autodestruction du mouvement psychanalytique,
Gallimard, 2014

Durkheim Emile, Les formes élémentaires de la vie religieuse, Félix Alcan,
1912

Ellenberger Henri, A la découverte de l’inconscient : histoire de la psychiatrie
dynamique, SIMEP, 1974 (édition originale, The discovery of the
unconscious : the history and evolution of dynamic psychiatry, Basic Books,
1970)

Freud Sigmund, « Résistance a la psychanalyse », Revue juive, 15 mars 1925

Freud Sigmund, L’avenir d’une illusion, PUF, 2007 (Die Zukunft einer Illusion,
Internationaler Psychoanalytischer Verlag, 1927)

Furet Francois, Le passé d’une illusion, Calmann Lévy, 1995

Gauchet Marcel, Le Désenchantement du monde. Une histoire politique de la
religion, Gallimard, 1985

Gauchet Marcel, La condition historique, Editions Stock, 2003

Giddens, Anthony, The consequences of Modernity, Cambridge Polity Press, 1990

Giddens, Anthony, Modernity and Self-Identity. Self and Society in the Late Modern Ages,
Cambridge Polity Press, 1991

Giddens, Anthony, The transformations of Intimacy, Cambridge Polity Press, 1992

Gillman Abigail, Viennese Jewish Modernism : Freud, Hofmannsthal, Beer-
Hofmann, and Schnitzler, The Pennsylvania State University Press, 2009

Guénon René, La crise du monde moderne, Gallimard, 1969

Hayim Yerushalmi Yosef, Le Moise de Freud. Judaisme terminable et
interminable, Paris, Gallimard, 1991

Haddad Gérard, L'Enfant illégitime : Sources talmudiques de la psychanalyse,
Hachette Littératures, 1981

Haddad Gérard, Lacan et le judaisme, Desclée de Brouwer, 1996

Haddad Gérard, Le Péché originel de la psychanalyse. Lacan et la question
Jjuive, Seuil, 2007

Lacan Jacques, Les quatre concepts fondamentaux de la psychanalyse,
Editions du Seuil, 1973

Lahire, Bernard, L’interprétation sociologique des réves, Editions La
Découverte, 2018

Lariviere Michael, Imposture ou psychanalyse ? Masud Khan, Jacques Lacan
et quelques autres, Payot, 2010

Le Rider Jacques, Modernité viennoise et crises de lUidentité, PUF, 1990
10



Bernard De Backer, « Freud et la crise du monde moderne », Routes et déroutes, mai 2021

Le Rider Jacques, « Les Faust de Goethe », sur France culture, 28 novembre
2020

Lézé Samuel, L’autorité des psychanalystes, PUF, 2010

Mazurel Hervé, Kaspar l'obscur ou U'enfant de la nuit, Editions La Découverte,
2020 (livre recensé sur ce site)

Mazurel Hervé, L’Inconscient ou l'oubli de Uhistoire. Profondeurs et
métamorphoses de la vie affective, Editions La Découverte, 2021 (livre a
paraitre en aout et non mars 2021 comme annonce€, mais que je mentionne
pour information, car le sujet me semble en rapport avec cet article)

Mopsik Charles, Cabale et cabalistes, Bayard 1997

Renard Delphine, Judaisme et psychanalyse. Les «discours » de Lacan, Cerf,
2012

Schneider Michel, Lacan, les années fauves, PUF 2010.

Sibony Daniel, Psychanalyse et judaisme : Question de transmission,
Flammarion, 2001

Taguieff Pierre-André, Le sens du Progres. Une approche historique et
philosophique, Champs Flammarion, 2004.

Tort Michel, La fin du dogme paternel, Flammarion, 2007

Zweig Stefan, Le monde d’hier. Souvenirs d’un Européen, Albin Michel, 1948
(édition originale : The World of Yesterday : An Autobiography, New York,
Viking Press, 1943)

La psychanalyse sur Routes et déroutes

Le tabou de la pédophilie féminine, Routes et déroutes, mai 2020

Zadig ou 'arme de comparaison massive, Routes et déroutes, janvier 2019

Songes et cauchemars des peuples, La Revue nouvelle, mars 2018

Freud sur le divan de la globalisation, La Revue nouvelle, juin 2017

Hétéronomes homonégatifs ?, La Revue nouvelle, mars 2016

Linda Hopkins, False Self. The life of Masud Khan, La Revue nouvelle, février
2015

Apocalypse pour tous, La Revue nouvelle, septembre 2013

Samuel Lézé. L’autorité des psychanalystes, La Revue nouvelle, septembre
2010

La perversion ordinaire, de Jean-Pierre Lebrun, ETOPIA, décembre 2007

Déverrouiller la porte de l'intérieur ?, La Revue nouvelle, octobre 2077

L’autonomie a I’épreuve d’elle-méme, La Revue nouvelle, aout 2007
(recension du livre d’Olivier Rey, Une folle solitude. Le fantasme de ’homme
autoconstruit, Seuil, 2006)

La psychanalyse au risque du social, La Revue nouvelle, mars 2007 (analyse
du livre de Jean-Pierre Lebrun et Charles Melman, L’homme sans gravité,
Denoél 2002

11



