Bernard De Backer, « Vers 'Emergence primordiale », Routes et déroutes, janvier 2023

Vers ’Emergence primordiale

Aprés cette année sinistrement guerriére, je fais un pas de coté
vers ’anthropologie. Cela dans la foulée des articles déja parus sur
les représentations, les images — notamment a travers les ceuvres
de Philipe Descola et de Tsvetan Todorov. Cette fois, il s’agira de
prendre « la machine a remonter le temps » afin de nous enfoncer
au cceur de sombres galeries, dans lesquelles nos lointains ancétres
dessinaient ou gravaient des mammiféres, des signes, des mains et,
plus rarement, des parties de corps humains. Des figures qui ne
paraissent pas en interaction, mais isolées, méme si elles voisinent
sur la paroi. Presque jamais d’oiseaux, d’insectes, de plantes, de
paysages, de ciels, d’astres. C’est ce que I’on nomme « I’art pariétal
des cavernes ». Je le ferai avec 1’aide du livre volumineux de Jean-
Loic Le Quellec La caverne originelle. Arts, mythes et premieres
humanités (2022). Un ouvrage qui tente de répondre de maniére
trés documentée et illustrée a la question que se posait déja le
paléontologue Massenat en 1902 : « Pourquoi ces grands artistes
ont-ils choisis des grottes peu accessibles, des boyaux étroits,
pourquoi se sont-ils enfouis dans I’ombre, a plus de deux cents
meétres de lorifice pour cacher leurs oeuvres si variées ?»
Plongeons vers le mystére de la caverne originelle. Dans la téte et
la cosmogonie de nos ancétres, des humains presque comme nous.

« Du fait de Uexiguité de leur situation, certaines ceuvres ne sont parfois
visibles que par un tout petit nombre de personnes, voire une seule ou
méme ... aucune ! C’est ainsi que dans une diaclase [fissure dans une
roche] de la grotte du Pergouset n’excédant pas vingt centimétres de
largeur, quelqu’un a dessiné, bras tendu et a U'aveugle, un protomé
[représentation partielle] de cheval trés bien rendu, dans un endroit ou
l’on ne pouvait pas passer la téte pour le contempler (...) cette image ne fut
en aucun cas dessinée pour étre vue. »

Jean-Loic Le Quellec, La caverne originelle

Le livre est impressionnant, voire intimidant : plus de sept cents pages
de texte, cent pages de bibliographie, d’innombrables notes, trois cent
septante-et-une illustrations. Pourtant, l'objet du livre semble trés
simple : pourquoi diable aller se cacher au fond de cavernes et parfois de
boyaux minuscules, dans la nuit ou l'obscurité, pour peindre ou graver
des ceuvres que presque personne, parfois méme pas lartiste et ses
aides, ne devraient jamais voir ? Cela avant qu’elles ne soient
redécouvertes des dizaines de milliers d’années plus tard.

Personne, vraiment ? La est sans doute la grande question. Une telle
dépense et prise de risque ne serait-elle que de « ’art pour l’art », & un
époque ou cette notion n’existait pas ? Et pourquoi une représentation
si sélective des étres, dans un environnement naturel qui devait étre
foisonnant ? Qui était donc appelé a regarder ? Qui était appelé tout



Bernard De Backer, « Vers 'Emergence primordiale », Routes et déroutes, janvier 2023

court ? Car les hommes n’ont pas fait ce que nous nommons « art
pariétal des cavernes » pour rien. C’est la thése de départ de Le Quellec.

Voyons comment il y répond, en remontant patiemment vers cet originel
« big bang » figuratif. Car ces ceuvres sont les premiéres représentations
et signes peints ou graphiés connus, avec ceux de l’art rupestre (parois
rocheuses extérieures) et mobilier (statuettes, objets gravés divers). Leur
interprétation nous conduit dés lors aux origines de la figuration, méme
si des ceuvres antérieures sur un support périssable (peaux, bois, terre,
sable...) ont pu exister. Mais sans doute pas au fond des cavernes, qui
invitent aux graphies et aux peintures sur leurs parois.

Plan synthétique

L’ouvrage de Le Quellec est construit de maniére trés systématique,
partant d’'un chapitre sur le « mythe de la caverne » platonicien — qu’il
inversera judicieusement —, pour aboutir a I’énoncé et a la discussion
de son hypothése explicative. Cela a partir de 'ontologie et du mythe (le
« grand récit » explicatif) d’émergence de nos ancétres concernant les
animaux et les humains (des étres pas nécessairement distincts, ce qui
nous vaudra un détour par l'animisme, selon la définition structurale
de Philippe Descola). Car, comme l’explique 1'auteur dans son avant-
propos, « l’art paléolithique s’accompagnait de rites et de paroles sans
lesquels il demeure incompréhensible aujourd’hui. »

A défaut de paroles et de rites, perdus a jamais, il faut tenter de
retrouver le mythe qui les structurait et leur donnait sens. Et en veillant
a ce que l'explicandum (la chose qu’il faut expliquer : I'art des cavernes)
et U'explicans (les notions de l'explication) ne soient ni anachroniques
(non contemporains) ni atopiques (ne concernant pas la méme région),
ni trop globalisants ni trop restreints (une seule image). Le postulat de
départ, déja formulé par Alain Testart est « que Uart des cavernes était
associé a une ontologie particuliere, donc a une mythologie particuliere » .
Il faudra utiliser des « machines a remonter le temps » pour reconstituer
le « grand mythe » ou grand récit de cette époque. Tel est le but du livre.

Chacune des étapes expose, documente et argumente : la découverte
des grottes, leur nombre actuellement connu avec leur datation et leur
localisation ; la définition de l’art pariétal et, particulierement, celui des
cavernes ; les figures que l'on y trouve, par ordre de fréquence ; les
interprétations anciennes de ces figures et leur localisation dans les
cavernes ; les «machines a remonter le temps» (outils d’analyse
permettant d’identifier et localiser un mythe primordial) ; les mythes
d’émergence des hommes et des animaux ; linterprétation a laquelle
arrive Le Quellec pour répondre a la question de départ de Massenat en
1902, déja citée : « Pourquoi ces grands artistes ont-ils choisi des grottes
peu accessibles, des boyaux étroits, pourquoi se sont-ils enfouis dans
l’'ombre, a plus de deux cents metres de lorifice pour cacher leurs ceuvres
st variées ? » (Le Quellec, op. cit). L’auteur, habilement, étaye et
consolide son hypothése a chacune des étapes — y compris des
exemples de la survivance contemporaine du mythe — qui constituent
autant d’indices de son interprétation centrale, cléturant son livre.



Bernard De Backer, « Vers 'Emergence primordiale », Routes et déroutes, janvier 2023

Pour le non-spécialiste que je suis, la démonstration patiemment tissée
parait convaincante « jusqu’a nouvel ordre ». J’ai méme retrouvé une
trace de cette caverne originelle dans le roman aventureux d’une jeune
autrice (Lambert, 1966). La grotte y figure sous forme d’'une percée dans
une falaise du Montana, un boyau par lequel sortent des chevaux
provenant d’'une nature édénique, située de 'autre coté. Il se fait que le
livre de Le Quellec localise une des nombreuses manifestations
ameéricaines du mythe de ’émergence dans cette région, et l'illustre par
deux dessins de Richard Davis, traducteur cheyenne. Comme dans le
roman de l’adolescente, nourrie d’histoires d’Indiens et de nature
sauvage, la montagne fendue se dresse au coeur d'une forét. Dans son
livre, le passage a travers ce qu’elle nomme «le boyau» meéne au
Paradis originel des chevaux. Tout comme dans le mythe.

Mythe platonicien de la caverne, vagin de la Terre-Mére

Revenons au livre aprés cette découverte personnelle surprenante. Le
Quellec commence par évoquer judicieusement un autre « mythe de la
caverne », celui de Platon. Selon ce dernier, les hommes sont enchainés
au fond d'une caverne et ne voient que 'ombre des choses projetées sur
le fond de la grotte. Pour accéder a la réalite, il leur faut sortir de la
caverne, affronter la lumiére aveuglante du soleil. Mais des spécialistes
portugais (Alcaide et Alonso) « ont considéré que 1’allégorie platonicienne
inverserait un état plus ancien ou, au contraire, la recherche de la
vérité aurait impliqué non pas une ascension vers la lumiére, mais une
descente au cceur des espaces souterrains » (Le Quellec, op. cit.).

Il analyse et rejette ensuite « un lieu commun trés souvent répété : celui
de la caverne-matrice (...) le vagin de la Terre-Mére, dans lequel seraient
en gestation les embryons du gibier qui renait chaque printemps ».
Theése reproduite a ’envi, on s’en doute, par de nombreux psychologues
et psychanalystes, mais aussi par des préhistoriens comme Jean
Clottes ou Alain Testart. Sans parler des « dictionnaires des symboles »
et autres archétypes a la Carl Gustav Jung, ainsi que des écrivains
comme Pascal Quignard pour qui les grottes sont « comme des vulves
ou flue le passé primordial » (Sur le jadis. Dernier royaume II, 2002).

Pour Le Quellec, ces affirmations sont « arbitraires et ethnocentriques »,
pas universelles, ni dans l'espace ni dans le temps. Elles sont
anachroniques et atopiques, ne résistent pas a 'examen des faits : de
nombreuses régions du monde sont dépourvues de grottes et celles qui
en connaissent peuvent avoir des interprétations totalement différentes.
Limage de la Terre-Mére n’est pas universelle. Le Quellec cite
différentes régions du monde ou « la terre est masculine, fécondante, et
dotée d'un magnifique phallus érigé». Et il conclut: «Il est
certainement légitime de chercher a savoir a qui pouvait correspondre
"la" caverne dans l'esprit des Paléolithiques, mais, pour cela, il faut
procéder autrement qu’en projetant dans le passé nos propres
sensations, nos propres idées. Sinon le risque est grand, voire
inévitable, de renouer avec un comparatisme ethnographique débrideé,
qu’on espérait pourtant révolu. Donc, il nous faut une méthode. » (Le
Quellec, op. cit.). D’abord, de quoi parle-t-on ? Ou et quand est-ce né ?



Bernard De Backer, « Vers 'Emergence primordiale », Routes et déroutes, janvier 2023

L’art pariétal des cavernes

En effet, de quoi parle-t-on lorsque l'on dit « art pariétal des cavernes » ?
L’auteur coupe court a la discussion érudite et sans fin sur « 'art » : « Je
(...) rappellerai simplement que "art" peut désigner l'ensemble des
productions humaines comme en témoigne ’'acception premiére du mot
"artefact”, qui désigne toute chose reéalisée par l'homme (...) Par
conséquent, pour les archéologues, ce que, par commodité, nous
appelons "art" est un artefact particulier, un vestige archéologique
parmi les autres et qu’il convient d’étudier comme tel. Quant a l’'origine
de l'art ou a lapparition du sentiment esthétique, il n’en sera pas
question ici. » Le débat est clos, il ne reste plus qu’a préciser ce qu’est
l’'art pariétal, qui ne recouvre pas « tout l’art dit préhistorique » (souligné
par lauteur). Il s’agit de « 'ensemble des tracés ornant les parois des
grottes». Donc pas les expressions graphiques de plein air (« art
rupestre » ou « art des grottes en dehors des grottes », beaucoup plus
rare), les objets mobiles transportables (gravures, figurines, pierres ou
os gravés..) ou « art mobilier », ni bien sUr la musique, les chants, les
danses, les mimes, les contes.

L’objet du livre est cet « art immobile » tracé sur les parois (« pariétal »)
et au sein des grottes, parfois a de trés grandes profondeurs. C’est son
intérét : « il est localisé, inamovible, intransportable », ce qui fait que 'on
peut le voir aujourd’hui a l’endroit méme ou il a été réalisé. « Sa
localisation est définitive », dit Le Quellec. Et la localisation dominante
au fond des cavernes soutient la question de départ de l'auteur.
Pourquoi a-t-il été réalisé précisément la ?

La période concernée, dans la partie centrale du livre, est le
Paléolithique récent en Europe (situé entre -45.000 ans et le début du
Meésolithique, vers -2.300 ans en ce qui concerne I’Europe, avec une
période glaciaire intermédiaire), « non par ethnocentrisme mais par
commodité ». Elle sera étendue dans l'espace et dans le temps pour la
seconde partie de l'ouvrage. La population européenne est composée
d’Homo sapiens chasseurs-collecteurs. Comme le souligne l'auteur, «il
a été maintes fois souligné que, au-dela d’indéniables variations
stylistiques, l’art des grottes semble avoir trés peu changé au cours des
millénaires, et qu’il ne présente pas de variations notables de I’Europe a
I’'Oural. (...) Cet art témoigne donc d'une facon d’étre au monde qui fut
celle des habitants d'une immense partie de I'Eurasie, pendant une
période de temps considérable ». Ajoutons que cette population était
trés peu nombreuse : quelques dizaines de milliers d’individus. Ces
quelques collectifs presque « sans histoire » vivaient dans un espace
immense, et partageaient sans doute un méme type de systéme de
croyance durant ces milliers d’années. C’est vertigineux.

Ailleurs et avant

Si Le Quellec se centre d’abord sur 'Europe (lui qui est africaniste),
c’est pour les raisons que nous avons évoquées plus haut, notamment
la richesse et ’'abondance des matériaux étudiés, la documentation
scientifique. Mais il consacre quelques pages aux découvertes dans



Bernard De Backer, « Vers 'Emergence primordiale », Routes et déroutes, janvier 2023

d’autres parties du monde (il y reviendra a la fin du livre), des
découvertes plus tardives, notamment en Australie, en Indonésie (ou se
trouve la plus ancienne grotte peinte du monde découverte a ce jour). Il
conclut : « Un tel type d’activité créatrice ne peut donc étre considéré
comme une caractéristique de tel ou tel groupe culturel paléolithique ;
et encore moins comme une particularité européenne. »

La question de l'art des Néandertaliens (population antérieure, mais un
temps contemporaine de Sapiens) est aussi abordée, mais écartée pour
des raisons liées a la conscience de la temporalité et de la spatialité,
nécessaire a la production de mythes des origines. Cet aspect important
est trés discuté aujourd’hui, notamment sur la base de découvertes
récentes (dont la grotte de Bruniquel) et d’analyses des artefacts avec de
nouveaux outils. On sait que Néandertal maitrisait la taille du silex,
qu’il travaillait le bois, savait utiliser le feu pour durcir les pointes. Il
savait également le produire et ne devait pas attendre qu’il survienne
« naturellement » (comme dans La guerre du feu), il utilisait des
pigments noirs. Il y a des tracés et des gravures, mais non figuratives.
« Aucune des ceuvres concernées n’est de type "naturaliste", "figuratif’,
"vériste" ou "mimeétique" (...) il s’agit toujours de simples cupules, de
tracés abstraits extrémement simples ou de mains négatives. Il y a tout
lieu de penser que l'iconographie — au sens ancien "d’art du dessin" —
n’apparait qu’avec les humains anatomiquement modernes » (ibidem).

L’absence totale de production iconique pourrait étre liée a de profondes
différences dans l’activité cervicale, «le cerveau de Néandertal
fonctionnait dune maniére trés différente du noétre (...) [il] aurait
développé une facon d’habiter le monde non rapportable a la noétre. » 11
aurait été privé de «la capacité de disjonction temporelle et spatiale
[qui] permet d’évoquer des événements ne se déroulant pas hic et nunc,
et donc des mythes. (...) il aurait été incapable de raconter de long
récits fondateurs et fédérateurs » (ibidem). Néandertal n’est pas un
Homo narrans, une espéce fabulatrice. « Ainsi s’explique [’aniconisme
des ceuvres graphiques de Néandertal, qui n’auraient été associées a
aucun grand récit» (nous soulignons). Et lauteur conclut: «les
représentations d’étre vivants laissées dans les grottes sont l'ceuvre
d’'une humanité pour laquelle les mythes étaient essentiels. Et chez
tous les peuples connus, la mythologie évoque toujours les animaux,
généralement concus comme les prédécesseurs de ’humanité, dont ils
peuvent avoir conservé une part. » Exit Néandertal, pour le moment.

Découvertes et figurations

Les mentions pionniéres des grottes ornées en France datent de la fin
du XVIe siécle, mais la premiére découverte d’art pariétal européen date
de 1880. 1l s’agit de la grotte d’Altamira en Cantabrie. Les découvertes
(La Mouthe et Combarelles en Dordogne, Marsoulas en Haute-Garonne,
Gargas en Hautes-Pyrénées, et plus tardivement Lascaux et Chauvet,
pour ne parler que de la France) et les interprétations se multiplient au
XXe siécle, sans compter supercheries et incrédulités, oppositions entre
« athées évolutionnistes » et « croyants créationnistes ». Un des premiers
« découvreurs » et auteurs de publications est ’abbé Breuil. Les relevés



Bernard De Backer, « Vers 'Emergence primordiale », Routes et déroutes, janvier 2023

dessinés, associés a la trouvaille de mobilier paléolithique, permettent
d’identifier et de classer les représentations, abstraites ou figuratives :
animaux, humains, étres hybrides, mains, organes, signes...

Statistiquement, l'art des grottes connues, est avant tout animalier, « a
condition de préciser que les unités graphiques les plus nombreuses ne
sont pas les figures animales reconnaissables, mais les graphismes que
les archéologues, faute de mieux, appellent "signes" ou "idéomorphes",
et qui constituent prés de la moitié d’entre elles » (Le Quellec, op. cit.).
L’auteur « a pu compter 452 cavités dont 'ornementation est attribuée
au Paléolithique et dans lesquelles [il a] inventorié 19.189 wunités
graphiques, dont 9.570 signes (la moitié des unités) ». Parmi les images,
précise Le Quellec, «les zoomorphes sont majoritaires, avec 8.280
documents, mais les espéces reconnaissables sont trés inégalement
représentées. Chevaux et bovidés comptent pour plus de la moitié des
figures animales identifiables.

Les images des grands fauves dangereux (mammouth, rhinocéros,
carnivores...) impressionnent toujours, et sont donc surreprésentées
dans les publications, alors que ces animaux ne forment a eux tous
qu’environ 11 % du total des espéces représentées, les rhinocéros et les
carnivores (félins, ours...) étant méme, en réalité, des espeéces assez
rares. » (tbidem) Si I'on compte bien, il reste 1.339 unités pour les
humains (surtout des femmes) ou les étres hybrides (mi-humains, mi-
animaux), ce qui fait trés peu (7 %). Mais comme les humains du
Paléolithique étant probablement animistes (voire totémistes), la
distinction « naturaliste » entre humains et non-humains n’est donc pas
pertinente. De plus, souligne Le Quellec, les mammiféres sont les
animaux qui nous ressemblent le plus, ce sont « des animaux vrais ».
Les humains sont rares, et n’apparaitront qu’au Néolithique. Il existait
donc un rapport participatif entre humains et grands mammiféres pour
les hommes du Paléolithique. Il faut donc identifier la nature de ce
rapport pour comprendre 1’art pariétal.

On notera l'absence du végétal (arbres, plantes), des « paysages » et
d’autres animaux (poissons, oiseaux, insectes...) qui ne sont quasiment
jamais représentés. Par ailleurs, les espéces (animaux ou hommes) sont
la plupart du temps isolées, pas en interaction entre elles (« il existe des
images en interaction, mais pas d’image d’interaction » écrit Testart, cité
par Le Quellec), méme si elles sont dessinées 1'une a coté de l'autre,
voire « mélangées » ou superposés. Presque pas de véritable scénes de
chasse ou d’accouplement entre animaux, par exemple, qui «se
comptent sur les doigts d'une seule main » sur plus de 8.000 images
zoomorphes. D’aprés les datations, ces animaux ne sont pas
nécessairement contemporains des humains qui les ont dessinés. En
résume : signes > mammiféres > humains > étres hybrides. La question
de départ se précise donc: que signifient ces représentations ?
Pourquoi figurer celles-1a au fond des grottes et pas d’autres ?

Enfin, Le Quellec s’interroge sur les artistes: hommes, femmes,
adolescents, enfants ? Ne s’agit-il que du « musculeux homme des
cavernes » ? On n’en sait rien, méme si I'on suppose que les peintres



Bernard De Backer, « Vers 'Emergence primordiale », Routes et déroutes, janvier 2023

étaient des chasseurs, donc plutéot des hommes sans doute. Mais il
reste les « mains négatives » et d’autres figurations ou traces, comme
celle des pas. L’auteur signale, de maniére significative, que « lorsque
les observations de terrain étaient signées par des femmes, celles-ci
enregistraient 25 % de cas de production d’art rupestre par des
femmes, alors que lorsque les observations sont faites par des hommes,
ceux-ci n’en indiquent que 10 % ». Et de conclure sobrement : « Ces
observations soulignent une fois de plus les biais de genre qui
entachent souvent les travaux ethnographiques, mais l'on ne peut
déduire aucune généralité sur les images des grottes ornées. » Exit donc
« la femme des cavernes », du moins jusqu’a nouvel ordre...

Une religion des cavernes, des sanctuaires ?

Ce chapitre me semble particulierement intéressant, notamment sur la
notion de «religion » — trés épineuse, si je puis dire. Jy reviendrai
d’ailleurs en conclusion interrogative. La question est simple en
apparence : les grottes étaient-elles des lieux de culte, des endroits
sacrés, des ateliers chamaniques ? Et, de maniére plus fondamentale :
Y a-t il eu une « religion préhistorique » ? Et une seule ? Nombreuses
ont en effet été les publications sur « La religion préhistorique » ou « La
religion des origines ». Une Ur-religion, en quelque sorte.

Pour répondre a cette question, Le Quellec considére qu’il vaut mieux
s’interroger sur le concept méme de « religion ». C’est un point de départ
en effet indispensable. L’auteur ’associe immeédiatement aux notions de
«naturel » et de «surnaturel» qui, selon lui, «ne sont pas
généralisables ». Il n’y a pas de raisons de les « transporter dans un
passé lointain ». Dans la ligne de sa filiation souvent revendiquée a Par-
dela nature et culture de Philippe Descola, il écrit justement que «la
notion d™entités surnaturelles" implique une séparation entre nature
(monde matériel) et surnaturel (monde spirituel) dont rien n’indique
qu’elle pourrait remonter au Paléolithique. » Bien au contraire, prenant
ses distances avec des auteurs « amateurs d’irrationnel » comme Rudolf
Otto, Mircea Eliade ou Roger Caillois, Le Quellec avance que « non
seulement le sacré n’est pas universel, mais on peut sérieusement
douter de la validité d'une telle notion, dont le succés est proportionnel
a limprécision de sa définition et a sa proximité avec notre propre
culture. » Cependant, des traces « cultuelles » ont été retrouvées dans
certaines grottes. Il faut donc approfondir cette notion de « religion ».

L’auteur fait un détour par ’étymologie (francaise et latine, comme il se
doit, ce qui est trés partiel au niveau linguistique et pas toujours
pertinent pour construire un concept) et constate qu’a l'origine religio
désignait un « scrupule », « une hésitation qui retient, un sentiment qui
empéche ». L’étymologie souvent invoquée, religare qui signifie « relier »,
serait discutable selon le linguiste Emile Benveniste. Ce serait plutét re-
ligere, qui signifie « recueillir, ramener a soi, reconnaitre ». Et également
« respect scrupuleux ». Bref, il s’agirait selon Maurice Sachot (historien
francais, notamment spécialiste de la philosophie antique et du
christianisme primitif) « d‘une attitude, faite de respect scrupuleux — ce
qui est le sens premier de religio — envers l'institué. » Ce sont les Péres



Bernard De Backer, « Vers 'Emergence primordiale », Routes et déroutes, janvier 2023

de I'Eglise chrétienne qui ont introduit l'explication de religio par
religare, conformément aux principes du christianisme qui insiste sur le
lien entre 'homme et Dieu. Pour Le Quellec, « Il est donc clair que le
sens actuel de 'religion" nait avec le christianisme ». Il s’agit d'une
« invention moderne » et c’est un anachronisme de ['utiliser pour des
phénomeénes antérieurs ou extérieurs au christianisme. Mais on peut
cependant se demander si Le Quellec n’est pas lui méme victime de ce
qu’il dénonce, a savoir une identification de «la religion» au
monothéisme, non seulement chrétien, mais abrahamique.

Heureusement par rapport aux biais d'une étymologie latine, Le Quellec
fait appel aux termes utilisés par d’autres langues pour exprimer la
notion de « religion ». J’é¢pargne le détail de ces autres étymologies au
lecteur, pour arriver a la conclusion de 'auteur qui fait sien le propos
de Jean-Louis Schefer (écrivain, philosophe et critique d’art francais) :
«on ne trouve nulle part dans le monde, a aucun moment de son
histoire, une civilisation, un culte, des attitudes mentales ou des
habitudes de vie organisés par quelque chose comme une religion en
général. » Exit de ce fait « la religion », toujours jusqu’a nouvel ordre.

Reste le « sacré » un peu mélangé avec « religion » dans le texte. C’est
une notion vague et mal définie qui nécessite également le recours a
I’étymologie. Le terme est trés nouveau (en francais du moins) et
n’apparaitrait qu’a la fin du XIXe siécle pour la premiere fois sous la
plume d’Ernest Renan: « parmi les choses intellectuelles qui sont
toutes également saintes, on distingua du sacré et du profane » (dans
L’avenir de la science, 1890 mais rédigé en 1848 ; je souligne). Le
Quellec fait remarquer la dichotomie entre le sacré et le profane, dont il
associe le succés ultérieur a la séparation entre I’Eglise et I’'Etat en
France. Ceci étant, comme il le souligne lui-méme, quelques pages plus
loin, « La notion de sanctuaire renvoie obligatoirement a celle de sacré
qui, en latin (sacer), dénote un domaine distinct du monde profane (pro-
fanus : en dehors du fanum, du lieu consacré). » Il remarque combien
les grottes peintes ont été associées a des lieux sacrés : « chapelle
Sixtine », « cathédrale », « sanctuaire », « crypte peinte », etc. Mais, une
fois de plus, dit-il, « il est impossible de trouver une notion commune
du sacré, et donc du sanctuaire, dans le monde indo-européen, (...) et
on mesure le risque pris a vouloir 1’étendre au Paléolithique. » Bien
évidemment, 'opposition du sacré et du profane est une construction
sociale, mais est-elle le fait des seuls « modernes » sécularisés ? Pour
lauteur, cependant, exit aussi le sacré/profane comme paradigme
explicatif de ’art pariétal. Il faut revenir a 'ontologie des Paléolithiques
et donc a leur grand mythe cosmogonique, leur grand récit fondateur.

Que voit-on « vraiment » dans les grottes ?

Ce chapitre est le plus volumineux du livre (prés de deux cent pages sur
sept cents) et nous ne pouvons que le survoler pour en résumer
l'essentiel, étayant la thése principale du mythe d’émergence. D’entrée
de jeu, 'anthropologue préhistorien souligne que nombre d’ceuvres sont
treés difficiles d’acces, parfois au tréfonds des cavernes, visibles par une
seule personne et parfois aucune. Comme dans cet exemple cité en



Bernard De Backer, « Vers 'Emergence primordiale », Routes et déroutes, janvier 2023

épigraphe : « C’est ainsi que dans une diaclase [fissure dans une roche]
de la grotte du Pergouset n’excédant pas vingt centimeétres de largeur,
quelquun a dessiné, bras tendu et a Jlaveugle, un protomé
[représentation partielle] de cheval trés bien rendu, dans un endroit ou
l'on ne pouvait pas passer la té€te pour le contempler (...) cette image ne
fut en aucun cas dessinée pour étre vue. » Et il s’agit pour l’essentiel,
nous l'avons vu, d’art animalier des théranthropes (mi-hommes, mi-
animaux). Une des caractéristiques des images est qu’elles « collent » a
la paroi pour former un tout indissociable en prenant souvent appui
sur des formes rocheuses pour faire émerger des figures.

Dans la lecture des images rupestres, Le Quellec nous met en garde
contre l’apophénie et la paréidolie. Le premier est la tendance a trouver
du sens, a voir des formes signifiantes dans des données aléatoires. La
seconde lui est parente : reconnaitre une forme dans une image floue,
un « faux positif » (un visage dans la lune, des dragons dans les nuages,
le Christ sur un mur mouillé, etc.). L’auteur dit trés justement : « Tout
se passe comme si l'esprit humain détestait le chaos, l’aléatoire,
I'incertitude, le hasard, et prenait plaisir a découvrir des structures et
des intentions cachées, a mettre au jour du sens en toute coincidence,
a trouver de 'organisation la méme ou il n’y en a pas. »

On connait tous la phrase «il n’y a pas de hasard» a laquelle on peut
évidemment répliquer « vous ne dites pas cela par hasard ! ». Dans les
grottes, cing traits rouges isolés peuvent se transformer soudainement
en rhinocéros. L’auteur en tire une conclusion qu’il gardera a l'esprit
dans les pages qui suivent : «il est extrémement probable que la
majorité des images naturalistes des grottes n’ont pas été simplement
réalisées par les artistes paléolithiques, mais que lesdits artistes les
avaient "découvertes" sur les parois souterraines. (...) les artistes
paléolithiques n’ont fait que souligner les images qu’ils avaient vues
"naitre" de la roche » (souligné dans le texte). Bien entendu, on ne peut
"voir" que ce que notre culture, nos croyances, nous invitent a voir.
Comme on dit en anglais : it makes sense.

Le Quellec va ensuite passer en revue minutieusement différents types
de figures qui ornent les grottes : figures animales, anthropomorphes,
figures humaines, mains, femmes sans téte, tétes sans corps, « vulves »,
seins, ithyphallisme, phallus isolés, chiméres en général,
théranthropes, fouillis et tracés digitaux, « signes ». Et en cléturant ce
chapitre par un « on n’y voit rien», a savoir l'intérét de nos ancétres
pour l'obscurité des grottes en surmontant leur peur. Avec cette
question une nouvelle fois formulée : « Alors, qu’ont-ils voulu évoquer
ou invoquer de si important qui nécessitat de s’enfoncer dans la
dangereuse nuit des cavernes ? De nombreuses hypothéses ont été
formulées pour répondre a cette question, et si toutes ne sont pas a
rejeter, aucune n’emporte entierement la conviction.» Exit les
interprétations anciennes, en bonne partie du moins. Jusqu’a nouvel
ordre comme il est de coutume et de nécessité en science.

Nous passerons sur cette analyse minutieuse des figurations et des
signes, qui nécessiterait des dizaines de pages. Retenons la forte



Bernard De Backer, « Vers 'Emergence primordiale », Routes et déroutes, janvier 2023

majorité de mammiféres, d’étres hybrides comme les théranthropes et
d’humains le plus souvent partiels (seuls 2 % sont « entiers »), parfois
représentés par des organes, « vulves » ou mains négatives ou positives.

Pour des artistes aussi doués que nos ancétre du Paléolithique, il est
instructif que l'on n’ait, a notre connaissance, pas un seul « portrait »
d’homo ou mulier sapiens dessiné sur les parois internes des cavernes
(seulement quelques « vierges » souvent incomplétes dans 1’art mobilier).
Rappelons par ailleurs que le portrait d'un individu singulier tout
comme le « paysage » est une invention moderne (voir Eloge de lindividu
de Tsvetan Todorov) . Ce n’est visiblement pas ce qui les intéressait.
Mais qu’est-ce qui les intéressait, et pourquoi ?

Les interprétations anciennes et le « tournant ontologique »

Le point précédent a ouvert une nouvelle fois la question des
interprétations modernes. Le Quellec dresse un long historique de ces
interprétations, des « ceuvres d’autistes » au chamanisme, en passant
par l’art pour l'art, la pédagogie de la chasse (au fond des boyaux d'une
grotte !), le comparatisme ethnographique (les Paléolithiques sont
comme les « primitifs » d’aujourd’hui), le matriarcat, les scénes de
chasse (les animaux figurés sont cependant rarement ceux qui sont
consommeés), la magie, les Ilectures dites symboliques, Iles
représentations célestes (notamment de constellations), le totémisme, la
« protolangue », la psychanalyse (il y eut méme un groupe de travail sur
le suyjet, le Gretorep) et l'inévitable « fantasme originaire de retour au
ventre maternel », la mythologie (il y reviendra évidemment), le
structuralisme, l'animisme. C’est sur ce dernier que se termine le
chapitre et que va s’appuyer sa thése. Arrétons-nous a cette cosmologie.

La notion d’animisme comme stade de dévelopement de I’humanité a
une histoire qui remonte au siécle de Lumieéres. Un certain abbé Berger
disait en 1767 que, « Aux yeux des peuples sauvages, tout est animé
dans l'univers, tout respire, tout est ma par des esprits ». D’autres
théories évolutionnistes du méme genre suivirent, y compris chez des
scientifiques. Aujourd’hui, affirme Le Quellec, sur base du « tournant
ontologique », 'animisme est abandonné comme concept évolutionniste.

Mais le préhistorien conserve la notion d’animisme (d’ailleurs vu comme
un prérequis du chamanisme). De maniére générale, « 'animisme est
caractérisé par lattribution a tous les étres vivants ou non, dune
intentionnalité susceptible d’interférer avec les humains; Ile
chamanisme lui adjoint simplement la présence dun "chamane"
(homme ou femme), c’est-a-dire d'un soigneur, intercesseur et
"solutionneur de problémes" socialement reconnu. » Selon une étude de
2016 sur un échantillon de 33 populations de chasseurs-collecteurs,
100 % sont animistes. Ceci étant, Le Quellec fait appel au
« comparatisme ethnologique » qu’il rejetait cependant quelques pages
plus haut : qu’est-ce qui lui permet d’affirmer que les Paléolithiques d’il
y a des dizaines de milliers d’années étaient animistes, a l'instar des
chasseurs-collecteurs actuels ? Ne seraient-ils pas totémistes, comme le
laissait entendre 'anthropologue Descola dans Les formes du visible ?

10



Bernard De Backer, « Vers 'Emergence primordiale », Routes et déroutes, janvier 2023

Cette question de I'animisme non évolutionniste va conduire Le Quellec
a parler du « tournant ontologique » et de «la contestation du grand
partage nature/culture, promus a partir des années 1990 par le
philosophe des sciences Bruno Latour puis par les anthropologues
Eduardo Viveiros de Castro, Nurit Bird-David, Aparida Vilaca, Philippe
Descola et Tim Ingold. » Ce qui conduit 'auteur a reproduire la matrice
des quatre ontologies de Philippe Descola, construites dans Par-dela
nature et culture, mais curieusement non légendée. La voici :

Les quatre ontologies selon Philippe Descola (Par-dela nature et culture)

ressemblance des intériorités ressemblance des intériorités
animisme  totémisme
différence des physicalités ressemblance des physicalités
différence des intériorités différence des intériorités
naturalisme analogisme
ressemblance des physicalités différence des physicalités

Le lecteur trouvera une analyse détaillée de ce tableau et de sa genése
dans notre recension du livre de Descola. Centrons-nous dés lors sur
I'animisme, selon l'interprétation qu’en fait Le Quellec a propos de l’art
paléolithique, «car il est important de s’interroger a propos des
possibles répercussions de ce tournant ontologique sur ’étude des arts
paléolithiques ». Il précise d’abord que le terme « ontologie », depuis le
tournant évoqué plus haut, « désigne les diverses facons d’habiter le
monde, suivant les sociétés au sein desquelles vivent les humains. » 11
définit ensuite le terme « animisme » dans ce contexte, en s’embrouillant
quelque peu. En effet, il affirme d’abord en citant un anthropologue
(Viveiros de Castro) que selon l'animisme « la condition commune des
humains et des animaux est Chumanité et non 'animalité » (je souligne)
pour affirmer ensuite en citant Descola que « 'animisme n’est pas une
projection de qualités humaines sur les animaux; il exprime plutot
I’équivalence des relations réflexives que les humains et les animaux
ont avec eux-mémes.» (je souligne). Ou encore : « Nous avons vu que
l'animisme (sensu Descola) consiste en la généralisation aux non-
humains d’une intériorité de type humain ». Ce n’est donc pas le jaguar
qui généralise son intériorité « jaguaresque » aux humains (méme s’il
doit les percevoir de ce point de vue), ce qu’il expose dans ses ouvrages.

Nous avons déja mentionné ailleurs que l'animisme est bel et bien
anthropocentrique (tout comme le totémisme et ’analogisme), ainsi que
l’'affirme Descola lui-méme, par exemple dans sa lecon inaugurale au
College de France (2001) : « La nature n’existe pas comme une sphére
de réalités autonomes pour tous les peuples, et ce doit étre la tache de
I'anthropologie que de comprendre pourquoi et comment tant de gens
rangent dans ’humanité bien des étres que nous appelons naturels, mais
aussi pourquoi et comment il nous a paru nécessaire a nous d’exclure
ces entités de notre destinée commune » (nous soulignons). Il précise

11



Bernard De Backer, « Vers 'Emergence primordiale », Routes et déroutes, janvier 2023

d’ailleurs dans Par-dela nature et culture, en construisant sa typologie
des ontologies, que « '’homme est le gabarit de référence». Il y a de
nombreux autres exemples, que j’identifie dans Les formes du visible.
Cependant, la piste ouverte par Descola implique que les différentes
ontologies ont des « fabriques d’images », des régimes de représentation
différents. Ce qui est minutieusement exploré dans le livre cité.

Mais revenons a l’art des cavernes du Paléolithique et a 'animisme, a
savoir une ontologie dans laquelle les existants humains et non
humains se ressemblent par leur intériorité mais se distinguent par
leurs physicalités. Par conséquent, dit justement Le Quellec, « dans
l'ontologie animiste, il n’existe pas de frontiére infranchissable entre
monde humain et non humain. La métamorphose y est donc aisée,
permettant d’activer d’autres capacités corporelles, malgré une
intériorité inchangée. » Il en résulte que « la figuration sous le régime de
l'animisme comporte souvent des é€tres hybrides ». Les chimeéres, les
théranthropes, sont en fait « des non-humains dont on signale au
moyen de quelques attributs qu’ils possédent bien, tout comme les
humains, une intériorité les rendant capables dune vie sociale et
culturelle » (Descola, L’envers du visible : ontologie et iconologie, 2009).

Toute la difficulté sera de trouver des indices de cette ontologie
animiste, ou d’'une autre, comme le totémisme (mais qui semble moins
probable pour l'auteur), dans «le terrain miné» (Descola) de lart
pariétal : métamorphoses, regards d’animaux aux « traits humains »,
étres hybrides ou théranthropes, corps acéphales ou tétes isolées
(subjectivités décorporées), etc. Les indices sont trés minces.
Cependant, l'animisme serait l'ontologie la plus probable au
Paléolithique selon certains auteurs, mais il est difficile de dépasser le
stade de la probabilité. Si toute interprétation peut paraitre vaine a
premiere vue, et qu’il est inutile de chercher une interprétation des
images, car il y en a sans doute plusieurs, il y a une autre piste.
Comme l’'avait déja avancé Leroi-Gourhan, ethnologue et spécialiste de
la Préhistoire, la grotte elle-méme est partie prenante du sens.

Ce qui fait revenir 'auteur a sa question de départ et de fond : « quelle
conception de la grotte prédominait au Paléolithique, qui conduisit a s’y
enfoncer pour y laisser de telles images ? (...) Peut-on démontrer
qu’aurait existé au Paléolithique un mythe parlant des grottes et
justifiant qu’on y ait réalisé les images qui forcent encore actuellement
notre admiration ? (...) pas avec les moyens de 1’archéologie, puisque les
mythes, faits de paroles, ne se fossilisent pas. En revanche (...) il existe
d’autres facons d’y parvenir ». Et avec d’autres outils, nommeés « les
machines a remonter le temps » d’aprés H. G. Wells. Remontons donc.

« Machines a remonter le temps »

De quoi s’agit-il ? D’outils, en partie nouveaux — notamment grace a
l'aide de l'informatique —, qui permettent d’identifier le contenu du
mythe qui aurait donné leur finalité et leur sens a l'art pariétal des
cavernes. Parmi eux : la linguistique historique, ’aréologie (science de
aires géographiques), la mythologie comparée et la phylomémétique

12



Bernard De Backer, « Vers 'Emergence primordiale », Routes et déroutes, janvier 2023

(statistiques phylogénétiques appliquées a l’étude des mythes). Le
Quellec abandonne la linguistique historique, supposée permettre de
remonter le temps pour retrouver les états trés anciens des langues vers
des « protolangues », des « langues-meéres » ayant enfanté des « langues-
filles », voire une langue originelle supposée commune a '’humaniteé.

Bien évidemment, des ressemblances entre différentes langues, parfois
trés éloignées dans le temps et ’espace, peuvent étre le fruit de simples
coincidences. J’ai été personnellement surpris de constater que le mot
albanais pour dire « montagne », mal, se retrouve en Inde du sud (au
Kerala, dans la langue malayalam, la bien nommeée) sous la forme mala
qui signifie également « montagne », et qui a donné son nom a la cote de
Malabar. C’est sans doute une coincidence. Mais, comme le dit Le
Quellec, méme si 'on parvient a savoir qu’en langue « cromagnon »,
« bison » se dit urk et « grotte » garf, « nous ne saurions toujours pas
pourquoi les Cromagnons ont peint tant d’urk dans la garf... Méme
question avec le terme puti qui associe l'idée de triangle et le sexe
féminin, la vulve. Certains estiment que puti aurait été en usage deés le
début du Paléolithique. Mais nous ne savons pas davantage pourquoi
les Cromagnons représentaient des puti... Exitla linguistique historique
pour remonter vers le mythe en question.

L’aréologie, ’étude des aires de répartition, est plus prometteuse, car
elle s’applique aussi a la géographie des traits culturels. La distribution
géographique de ces traits permet de montrer « que les éléments
archaiques se distinguaient habituellement par leur importance
numeérique dans les corps, leur large distribution géographique,
l'originalité de leurs détails, la logique de leur liaisons avec d’autres
éléments anciens » (Le Quellec, op. cit). Si cette science fut un temps
utilisée a des fins nationalistes, voire pire, Le Quellec considére
cependant qu’elle est fort utile pour répondre a sa question de départ.
En particulier, 1'aréologie peut étre utilisée dans I'’é¢tude des mythes et
« permet d’atteindre une remarquable profondeur temporelle » (ibidem).
Le Quellec est de cet avis : « cette méthode est susceptible de contribuer
a ’écriture d’une histoire de trés longue durée » (ibidem). Elle permet en
effet, nous le verrons, de remontrer le temps des « grands récits » ou
mythes par la répartition géographique qui suit celle de la diffusion des
hominidés, et Sapiens en particulier.

Vient ensuite la mythologie comparée, qui étudie les narrations
mythiques entre cultures différentes. Un « comparat » est une donnée
mythique comparable d’'une tradition a une autre. En résumeé, six cas
de figure sont possibles dans ce cas : contact entre A et B: I'un a
emprunté le mythe a lautre ; héritage commun: A et B tiennent ce
mythe de leur ancétre C; un emprunt parallele: A et B (ou leurs
ancétres) l'ont emprunté a C ; un développement convergent (par hasard
ou suite a la similitude de contraintes environnementales ou sociales
agissant sur A et B — un peu comme les « convergences évolutives » en
biologie) ; des contraintes archétypales (des « enceintes mentales » selon
Lévi-Strauss communes a l'ensemble de I’humanité); un mixte des
possibilités précédentes.

13



Bernard De Backer, « Vers 'Emergence primordiale », Routes et déroutes, janvier 2023

Mais cette mythologie comparée ne permet de « remonter le temps »
qu’avec la philomémétique. Soit étudier les mythes avec des outils
statistiques, en partant de I’hypothése que les mythes suivent une sorte
de logique darwinienne de «descendance modifiée» dans leurs
diffusions et leurs transformations, a laquelle il convient d’ajouter la
transmission culturelle horizontale. Bref, il s’agit de construire une
sorte « d’arbre généalogique » des mythes, comme celui des espéces,
permettant de remonter vers des origines communes. Combinée a
l’aréologogie, qui autorise aussi de poser des hypothéses évolutives, la
convergence des résultats permettrait de corroborer les hypothéses par
deux approches différentes. Le Quellec en conclut : « La derniéere étape
de notre long cheminement consistera donc a utiliser ces deux démarches
pour tenter de prouver qu’il existait, au temps ou les artistes paléolithiques
ornaient les cavernes, un grand mythe fondateur qui éclaire leur ceuvre ».
Et il ajoute : « Mais de quel mythe peut-il bien s’agir ? »

L’émergence des animaux et de ’humaniteé

Le Quellec affine sa question de départ en deux questions qui se suivent
et s’articulent : « Existe-t-il un mythe s’appuyant sur lexistence des
grottes (...) et qui serait associé aux grands mammiféres et aux humains,
tout en étant compatible avec la facon de voir ceux-ci dont témoigne Uart
des grottes ? ; si un tel mythe peut étre identifié, est-il assez répandu,
compte-t-il assez de variantes pour qu’il soit possible de l’étudier selon les
méthodes qui viennent d’étre présentées ? » Et il ajoute : «A ces deux
questions, la réponse est oui. » (Le Quellec, op. cit., nous soulignons)

Apres avoir fait linventaire des mythes, 'auteur constate qu’il n’existe
qu'un seul candidat: le mythe de I’Emergence primordiale. 1l cite ce
propos concernant la grotte Chauvet du jeune anthropologue Julien
Monney, un lieu ou prévaut «la sensation d’avoir affaire a une
gigantesque théorie animale qui se dirigerait des tréfonds de la cavité
vers l'extérieur ». (Les Miroirs imparfaits. Une approche anthropologique
de Uart rupestre, thése de doctorat, 2015). Nous y voila. Il ne reste plus
a Le Quellec qu’a d’étayer et documenter cette « sensation ».

Qu’est-ce que le « mythe d’émergence » ? On 'aura sans doute compris,
mais autant préciser. C’est un récit (avec des variantes) qui raconte que
« les humains et les animaux vivaient autrefois sous terre, mais qu’ils
sortirent au jour pour se disperser a la surface ». Ce n’est donc pas
exactement un mythe de création, puisque les étres vivaient déja sous
terre, dans le monde chtonien. C’est donc l’'arrivée sur terre d’étres qui
vivaient autrefois sous elle, comme dans une grande caverne.

C’est, toutes choses étant relativement inégales par ailleurs, l’histoire
racontée par Jules Verne dans Voyage au centre de la Terre, roman
dans lequel les explorateurs, entrés par un volcan islandais, découvrent
au creux de la terre une gigantesque grotte, pourvue d'une mer, et
peuplée de nombreux animaux préhistoriques. C’est un voyage vers les
origines, une remontée dans le temps, comme souvent chez Jules
Verne. Sauf que chez Verne, les animaux anciens survivent sous terre
et ne remontent pas a la surface. Les explorateurs, eux, sont expulsés

14



Bernard De Backer, « Vers 'Emergence primordiale », Routes et déroutes, janvier 2023

par une éruption volcanique. Il est piquant de constater que la tombe
de Verne, au cimetiére d’Amiens, le montre comme sortant de la terre,
mais c’est pour dire adieu au soleil avant de disparaitre dans sa tombe.
Cependant, dit auteur, « la caverne étant considérée comme le lieu de
l'origine, la mort peut alors étre concue comme un retour vers celle-ci ».

Revenons a notre mythe de l’émergence. Plutét que d’affirmer son
universalité, lauteur va faire «un tour du monde des mythes
d’émergence et de leurs variantes ». Nous ne l'accompagnerons pas
dans ce vaste voyage, ce « tour du monde en quatre-vingt mythes » (et
bien davantage, 749 d’entre eux sont des récits d’émergence de la terre
des humains et/ou des animaux), sinon pour souligner que selon de
nombreux mythes (Afrique, Océanie, Amérique) les vivants sont souvent
immortels, jeunes et en parfaite santé dans les tréfonds de la terre,
pour devenir mortels et souffrants en émergeant. « Tandis que ceux qui
ont émergé sont devenus mortels, ceux-la continuent de vivre
éternellement dans le monde souterrain » (Le Quellec, op.cit.). Venons-
en a sa conclusion trés étayée.

La seconde étape est 'analyse aréologique de ces mythes d’émergence,
soit leur répartition géographique. Les récits d’émergence sont de trés
loin les plus fréquents dans le monde, mais avec des exceptions,
notamment la moitié nord de I’Eurasie. Outre la christianisation et
I’islamisation, qui ont contribué a faire disparaitre d’autres ontologies,
l'explication semble résider dans un autre mythe des origines, celui du
Corps souillé. Apreés la création des premiers hommes, le Diable vint les
souiller en l'absence du Créateur. Lorsque le dieu revint, il retourna
l'extérieur sali vers l'intérieur, ce qui explique pourquoi les intestins
contiennent de la saleté. Mais, aprés la démonstration de Yuri Berezkin
(archéologue russe, spécialiste de mythologie comparée), l’aréologie des
récits fondateurs constate que «le mythe indo-européen du Corps
souillé est postérieur a celui de ’émergence primordiale ».

La vaste répartition géographique du mythe de 1’émergence, selon Le
Quellec, « laisse augurer de 'extréme ancienneté de ce motif, qui devait
déja figurer dans les plus anciennes versions reconstituables du récit,
remontant au Paléolithique.» De plus, les données aréologiques
soutiennent I’hypothése d’'une origine africaine, qui aurait gagné le reste
de la planéte par diffusion du mythe, et notamment ’Amérique par la
Béringie (pont terrestre entre la Sibérie orientale et 1'Alaska).
L’¢loignement du point d’origine du récit augmente la variabilité des
récits, et c’est bien en Amérique que les mythes d’émergence sont les
plus diversifiés. Ce qui confirme ’hypothése de départ, dit auteur.

Le recours a l'analyse phylomémeétique, soit '’étude des transformations
dans le temps, permet de dresser une sorte d’arbre généalogique par
embranchements des mythes d’émergence en remontant vers le passé.
La page 671 du livre contient une illustration du graphe obtenu, qui n’a
rien a envier aux « arbres de vie ». Ce travail s’effectue en découpant les
mythes en « mythémes » (énoncés élémentaires constitutifs d'un mythe),
qui sont les génes des mythes. Le résultat de ce travail confirme
I’hypothése d’une origine en Afrique australe (berceau de sapiens) et sa

15



Bernard De Backer, « Vers 'Emergence primordiale », Routes et déroutes, janvier 2023

diffusion est corrélée au peuplement du globe par le sapiens. L’aréologie
et la phylomémétique aboutissent donc au méme constat : « les premiers
humains anatomiquement modernes a parvenir dans la région franco-
ibérique [ou se situent les principales ceuvres pariétales étudiées] il y au
moins 40 ka [40.000 ans avant l'’¢re commune]| appartenaient a des
groupes dont le grand mythe d’origine était vraisemblablement celui de
I’Emergence, narrant que les humains et les animaux sortirent un jour
de terre par une ouverture identifiable a une grotte.

La thése de Jean-Loic Le Quellec

Les artistes qui s’enfoncérent dans des cavernes pour y représenter
humains et animaux appartenaient donc a des cultures connaissant ce
mythe. » (Le Quellec, op. cit) Ce mythe peut donc étre accepté comme
possible explicans (les notions de I’explication), dans la mesure ou il est
contemporain de l'explicandum (’art pariétal des cavernes). Le fait que
ce mythe n’ait pas été recueilli dans l'aire étudiée (France et Espagne)
s’explique parce que ce sont les aires ou ce mythe a été détroné par des
récits plus récents, dont le mythe du corps souillé.

Reste encore le mystére des vieux os, soit des esquilles osseuses fichées
dans les parois de nombreuses grottes ornées, et souvent prés des
peintures. Quelle était 'intention de ce geste ? Il est lié a lidée d’une
« ame osseuse » ou principe de vie de I'animal contenu dans les os. Les
cacher dans les fissures des rochers est donc une sorte de rite funéraire
pour permettre aux animaux de revivre. Les os sont comme «une
graine » d'un futur animal que l'on plante. Elles visent une réactivation
de la vie, tout comme l'ornementation de la caverne. Soit une création
continue des animaux.

Le Quellec conclut : « Dans un cas, il s’agit d’en faire sortir des bétes et,
dans l'autre, d’y enfoncer des ossements, comme pour assurer la
continuité d’'un cycle » En d’autres mots, les images pariétales au fond
des grottes, pensées comme lieux de l’émergence primordiale, visent a
attirer les animaux représentés pour les faire sortir du creux de la terre.
Et assurer ainsi la perpétuation de la vie a la surface.

Conclusion de ’auteur

De maniére légérement provocante (mais linjonction est sans doute
adressée a lui-méme), il fait précéder son texte conclusif d'une citation
de Shakespeare (Hamlet) : « Maintenant, méditez tout cela, et concluez ».
A vrai dire et sans surprise, sa conclusion est la confirmation de son
hypothése de départ, mais qui a été cette fois richement documentée et
étayée. Il revient d’abord a sa réflexion initiale: «I1 fallait une
motivation particulierement importante pour se livrer a cette activité
qu’aucune raison pratique, utilitaire, n’a jamais réussi a justifier. (...) le
plus probable est qu’elles [les images des cavernes| auraient entretenu
un rapport indirect avec un mythe capital ». Le mythe de ’Emergence
primordiale, avance-t-il avec une certaine audace, était « trés
vraisemblablement commun a tous les groupes du paléolithique » et
« cette narration essentielle aurait irrigué ’'ontologie des artistes ».

16



Bernard De Backer, « Vers 'Emergence primordiale », Routes et déroutes, janvier 2023

Nous parlons d’audace, car ces groupes trés petits (formant quelques
dizaines de milliers d’individus pour toute ’'Europe) ont vécu séparés les
uns des autres pendant des milliers d’années, avec quelques rares
contacts entre eux, pour ceux qui €taient plus ou moins proches, mais
dans un environnement dangereux et incertain. Cette transmission
orale sur des distances aussi considérables et sur des périodes de
plusieurs dizaines de milliers d’années bouscule nos évidences.

Les images pariétales n’ont pas servi a «illustrer le mythe», a le
« raconter » comme une bande dessinée ou la tapisserie de Bayeux,
mais ce grand récit « éclaire l'esprit général de leur réalisation ». Par
ailleurs, en s’inspirant des analyses de Descola sur l'animisme, Le
Quellec insiste sur le fait que les humains et les animaux peuvent se
meétamorphoser, que les espéces animales changent d’identité. Dans
certains versions du mythe, les animaux deviennent des humains en
« faisant surface» et inversement. Il était parfois nécessaire « de
retrouver et d’animer des germes de vie », de produire le monde dans
des grottes. Les peintures et gravures de l’art pariétal auraient servi a
« participer a la création continue du vivant», a inciter les étres
souterrains a sortir de la grotte originelle. Mais Le Quellec « conclut » en
latin : « Feci quod potui, faciant meliora potentes » (« J’ai fait ce que j'ai
pu, que ceux qui en sont capables fassent mieux »). Dont acte.

Réflexion critique : la question de « la religion »

Reste un dernier point, que je ne peux qu’effleurer et que jai déja
annoncé plus haut. Les humains du Paléolithique étaient-ils
« religieux » ? Prenons les choses a l’envers, plutot que de gloser sur
I’étymologie. Le mythe de I’Emergence primordiale raconte que les
vivants, humains et animaux, proviennent du centre de la terre ou ils
vivent (et ont sans doute été créés). La-bas, disent de nombreuses
versions, ils ne connaissaient ni la mort, ni la maladie. Pour des raisons
pas toujours explicitées, certains sont sortis de cet Eden souterrain par
des grottes, des boyaux qui relient ce monde chtonien a la surface de la
terre. A la place de la « chute », c’est la « montée », mais le sens — bien
qu’il soit inversé — est le méme : du parfait a I'imparfait, de la vie
éternelle a la mortalité. Les hommes, pour entretenir la vie humaine et
animale, métamorphosable dans l'ontologie animiste, vont au fond des
grottes qui les relient a ce « Paradis souterrain » pour peindre et graver
ces €tres, au prix de grands efforts et de dangers. Cela pour obtenir la
remontée des créatures originelles dans leur force et fraicheur natives.
N’est-ce pas une démarche qui ressemble a un sacrifice religieux, une
offrande a l’altérité fondatrice ? Et soutenue, légitimeée, par « le réegne du
passé pur » de cet univers souterrain parfait, cet antécédent fondateur,
mais toujours présent, et qui « place le présent dans une absolue
dépendance envers le passé mythique » (Gauchet, 1985) ?

Bernard De Backer, janvier 2023

Références

Berezkin Yuri et Le Quellec Jean-Loic, « Pourquoi certains mythes sont
communs a ’humanité entiére », interview dans Le Monde, 21 juin 2020

17



Bernard De Backer, « Vers 'Emergence primordiale », Routes et déroutes, janvier 2023

De Backer Bernard, « Le rayon Verne », La Revue Nouvelle, septembre
2005

Descola Philippe, Par-dela nature et culture, Gallimard, 2005

Descola Philippe, (dir.) La fabrique des images. Visions du monde et
formes de la représentation, Somogy-Quai Branly, 2010

Descola Philippe, L’Ecologie des autres. L’anthropologie et la question de
la nature, Paris, éditions Quae, 2011

Descola Philippe, « Il faut combattre l'anthropocentrisme », Ysbek &
Rica, janvier 2020

Descola Philippe, Les Formes du visible. Une anthropologie de la
figuration, Seuil, 2021

Fage Luc-Henri, Néandertal - Le mystére de la grotte de Bruniquel, Arte,
novembre 2022

Fritz Carole, « Comment la grotte Chauvet a changé notre regard sur
I’art paléolithique ? », Musée de ’Homme, décembre 2022

Gauchet Marcel, Le désenchantement du monde. Une histoire politique de
la religion, Gallimard 19

Lambert Tinou, Dernier Galop, Marabout Mademoiselle, 1966

Le Quellec Jean-Loic, La caverne originelle. Art, mythes et premiéres
humanités, La Découverte, Sciences sociales du vivant, 2022 (comme
nous l'avons signalé dans ’article, le livre comporte une bibliographie
d’'une centaine de pages)

Le Quellec Jean-Loic, Le Discours sur la caverne, Intervention en juin
2021 a la BPI de Beaubourg dans le cadre de la série «Derniéres
nouvelles de la préhistoire »

Le Quellec Jean-Loic, L'origine des mythes d'origine, Pole
d'interprétation de la Préhistoire

Ropert Pierre, « Lignes et points dans 1'art pariétal, les signes d'une
proto-écriture ? », France culture, 16 janvier 2023

Anthropologie et images sur Routes et déroutes (avec bibliographies)
Descola, le refus de I’'Histoire ?

Une anthropologue fauve

Par-de la nature et culture

L’invention du paysage occidental

Clin d’ceil de Paolo Cognetti

« Je tournais le dos a la paroi et méme dans le noir je pouvais sentir la
présence de la roche, comme si elle possédait un magnétisme, ou une
force de gravité, ou comme quand on a les yeux fermés et que quelqu’un
passe la main sur notre front et 'on sent qu’il est la. J’avais l'impression
de dormir dans une caverne creusée dans la montagne. »

Paolo Cognetti, Les huit montagnes

18



