
Bernard De Backer, « Le singe magicien », Routes et déroutes, janvier 2026 
 

Le singe magicien 
Ce titre est emprunté à la première partie du livre À l’assaut du réel 
du sociologue Gérald Bronner. Mon intention n’est pas d’en faire une 
recension exhaustive – il y en a de nombreuses en ligne – mais bien 
de « marquer le coup » en me centrant d’abord sur ce qui m’apparaît 
comme le cœur anthropologique du livre. Non pas au sens culturel 
et social du mot, mais bien au sens physique. Bronner est membre 
de l’Académie de médecine et on le perçoit en le lisant. C’est parce 
que, selon lui, le cerveau humain dispose de propriétés et de 
capacités qui lui sont propres, bien que partagées dans une moindre 
mesure par d’autres animaux, qu’il est capable d’accéder à ce que 
Bronner appelle « la cinquième dimension ». Et ceci d’une manière 
très singulière. C’est ce qui lui permet de vouloir « plier le réel à ses 
aspirations », voire de « se rebeller contre le réel ». Et donc, in fine, 
de partir À l’assaut du réel. Plutôt que d’être seulement un singe nu 
comme l’affirmait le zoologue Desmond Morris dans son livre 
éponyme de 1967, sa capacité d’imaginer des espaces-temps futurs 
correspondant à ses désirs en font un singe magicien. Partout où 
vivent des humains une forme de magie est présente : le désir 
d’influencer et de modifier le réel par la force de la pensée ou de 
rituels. Mais le réel peut se rebiffer. C’est à cela qu’on le reconnaît. 

L’homme moderne a fini par en vouloir à tout ce qui est donné, même sa 
propre existence. À en vouloir au fait même qu’il n’est pas son propre 

créateur, ni celui de l’univers. Dans ce ressentiment fondamental, il 
refuse de percevoir rime ni raison dans le monde donné. Toutes les lois 

simplement données à lui suscitent son ressentiment. Il pense 
ouvertement que tout est permis et croit secrètement que tout est possible. 

Hannah Arendt, Les origines du totalitarisme, 1951 

Le livre de Bronner est simple si l’on identifie sa ligne de force, mais 
complexe et foisonnant si on la perd de vue. Elle oppose, in fine, la 
consistance d’un réel qui ne s’en laisse pas compter – obéissant à des lois 
que l’on ne peut modifier – et les humains, qui tout en participant de ce 
réel, peuvent l’imaginer autrement et le façonner. Mais ils ne peuvent le 
dompter qu’en respectant ses lois, comme l’affirmait Francis Bacon : « On 
ne peut vaincre la nature qu’en lui obéissant » (Novum Organum, 1620). 

Les deux faces 
Cette capacité individuelle et collective de « vaincre la nature » est à la 
base de l’aventure humaine, de la taille des premières pierres à la 
conquête spatiale, de la maîtrise du feu aux progrès de la médecine et du 
numérique. Mais cette disposition comporte une autre face qui, pour faire 
court, consiste à « prendre ses désirs pour des réalités » en contournant, 
corrompant, hybridant ou « ductilisant » le réel, selon les termes de 
Bronner. Ou en le niant, quitte à recevoir tôt ou tard un vigoureux rappel 
à l’ordre qui sautera à la figure des négateurs. Car ce revers de la médaille 
constitue une menace à la mesure des victoires de son avers. 



Bernard De Backer, « Le singe magicien », Routes et déroutes, janvier 2026 
 

 2 

Aujourd’hui, ce refus du réel peut prendre la forme d’une négation du 
changement climatique et de la force protectrice des vaccins contre les 
épidémies virales, comme on le peut le constater, entre autres, dans 
l’administration Trump. Car le réel dont il est question est bien connu de 
la science (qui lui obéit afin de le maîtriser) et sa négation prend souvent 
la forme d’un rejet de cette dernière, cela jusque dans les salles de classe 
(USA, Turquie, etc.). Dans ce cas, des catastrophes climatiques en chaîne 
(inondations, incendies, sécheresses, cyclones, hausse des mers) et des 
épidémies immaîtrisables accompagnées d’une dégradation de la santé 
publique peuvent constituer des retours du réel. Ce dernier se rebiffera 
tôt ou tard face au « magicien Trump », champion de la « post-réalité ». Le 
refus des connaissances forgées par la science est aussi un refus du réel. 

Ces deux faces de la cinquième dimension s’alimentent l’une l’autre : sa 
face positive accroît la maîtrise de la nature et le bien-être humain, sa 
face négative se développe, se transforme et se radicalise avec le soutien 
de la première. Cela jusqu’au transhumanisme et à la négation de la 
mort. Cette volonté de nier la mort est déjà présente dans le premier récit 
écrit connu de l’humanité, que Bronner commente longuement en début 
de livre : L’Épopée de Gilgamesh (Mésopotamie, XVIIIe siècle av. J.-C.).  

Ajoutons qu’À l’assaut du réel se termine par le lancement d’une pièce à 
double face, « pile et face d’une même pièce, ils s’opposent, s’allient... 
partent en guerre contre leur ennemi commun ». Et Bronner de conclure : 
« La pièce tournoie dans l’air. Elle tourne si vite à présent, que l’on ne 
distingue plus qu’une sphère dorée aux contours flous. Elle va retomber 
bientôt, mais dans un autre espace-temps qui se situe derrière la 
dernière page de ce livre. » Un autre monde est possible... 

Du Pointland au Possibleland 
Nous sommes au cœur du livre, que Bronner illustre par le biais d’un 
roman qui se nomme Flatland. Une aventure à plusieurs dimensions, 
publié en 1884 par le professeur de théologie Edwin Abbott Abbott. Ce 
dernier imagine des êtres vivant dans un pays plat à deux dimensions, 
une largeur et une longueur, mais sans volume. C’est déjà plus ample 
que le Pointland à zéro dimension, mais moins que le Spaceland (trois) et 
le Timeland (quatre). Nous vivons dans ce pays à quatre dimensions qui 
a ajouté l’espace et le temps au Flatland. Précisons que la perception de 
ces mondes uni-, bi- ou tridimensionnel suppose l’acquisition de la 
dimension supérieure. Ce n’est que d’un espace à deux dimensions (ou 
l’irruption d’un volume, comme dans le roman, ce qui suppose le temps) 
qu’un habitant de Pointland peut constater qu’il y vit, et ainsi de suite.  

La série complète est Pointland, Lineland, Flatland, Spaceland et 
Timeland. Je vous épargne les procédés de translation d’un univers à 
l’autre et les paradoxes qui peuvent y être associés. Venons-en à la 
cinquième dimension qui permet, en fin de compte, cet assaut du réel. 

Car cette nouvelle dimension caractérisant le Possibleland, constitue le 
singe magicien. C’est ici que nous allons retrouver notre pièce de monnaie 
lancée en l’air, dont je me disais bien qu’elle était importante chez 
Bronner. En effet, écrit le sociologue, « Il suffit d’imaginer deux espaces-



Bernard De Backer, « Le singe magicien », Routes et déroutes, janvier 2026 
 

 3 

temps incompatibles entre eux : l’un où une pièce de monnaie lancée en 
l’air est tombée sur pile, l’autre où elle est tombée sur face. » Nous ne 
pouvons évidemment pas nous déplacer dans un univers où la pièce 
serait tombée des deux côtés en même temps : nous ne pouvons donc 
pas nous déplacer dans la cinquième dimension du Possibleland. Mais, 
ajoute Bronner : « nous pouvons produire au présent des conditions qui 
nous permettent de nous déplacer dans l’éventail des avenirs, surtout si 
certains nous paraissent plus désirables que d’autres. » Et il cite Karl 
Popper en appui : « Le futur, à l’inverse du passé qui est pour ainsi dire 
clos, est encore ouvert. Il n’est pas entièrement déterminé : nous pouvons 
agir sur lui. » (L’Univers irrésolu, 1984)  

C’est sur ce point que la particularité biologique de l’homme intervient, 
car notre système nerveux, bien davantage que celui des autres animaux, 
notamment les primates, « nous permet de concevoir cette cinquième 
dimension ». Bronner ajoute : « C’est peut-être même celle qui nous 
éloigne le plus décisivement des autres êtres vivants. Non pas que les 
animaux ne perçoivent jamais l’existence de cette cinquième dimension 
(...), mais nous sommes la seule espèce à tenter de nous y déplacer en 
cherchant à plier le réel à notre volonté » (je souligne). Nous voici donc au 
fondement de ce qui nous permet de nous lancer À l’assaut du réel. 

Nous ne détaillerons pas dans cet article la longue argumentation 
scientifique de Bronner sur le sujet, étudié dès la petite enfance (et même 
avant la naissance) par de nombreuses recherches et observations. La 
spécificité biologique de l’homme se trouve dans son cerveau, base de son 
système cognitif. En particulier, le développement du cortex cérébral et 
des lobes frontaux. Ce n’est pas le nombre de neurones qui en est la 
bonne mesure, mais bien celui des connexions entre eux, ainsi que le 
type de neurones et cellules (dites astrocytes secrétant une protéine qui 
favorise l’arborescence synaptique), notamment dans les lobes frontaux. 

Selon Bronner, « Une telle structure anatomique fait de notre cerveau l’un 
des objets les plus complexes de l’univers connu. Cette particularité de 
notre espèce nous permet – pour le meilleur et pour le pire – d’accéder à 
des mondes mentaux qui, jusqu’à preuve du contraire, sont hors de 
portée du reste du monde animal ». Voilà la base anatomique des 
caractéristiques ambivalentes de l’aventure humaine. 

Les interactions avec l’histoire des sociétés 
Ce fondement anthropologique physique, peut lui aussi peut se modifier 
en retour avec les transformations des sociétés humaines. Ces dernières 
en sont le fruit, par le biais du langage, de l’écriture, de la culture, des 
religions et des idéologies, de la science et la technique – dont la médecine 
et toutes formes de soins du corps et de l’esprit. Et, point capital qui est 
l’objet du livre de Bronner et que résume la citation d’Hannah Arendt en 
épigraphe, le revers de la médaille humaine s’accroit au fur et à mesure 
des progrès de son avers. Les délires transhumanistes d’Elon Musk sont 
les effets des progrès de la technoscience (et accessoirement de la 
kétamine), tout comme les échanges entre Poutine et Xi Jinping sur leur 
longévité laissant augurer des lendemains qui défient vieillesse et mort. 



Bernard De Backer, « Le singe magicien », Routes et déroutes, janvier 2026 
 

 4 

Si diverses formes de « refus du réel » existent depuis toujours – à 
commencer par celle de la mort qui est à la base des croyances religieuses 
et que Bronner évoque en premier lieu avec L’Épopée de Gilgamesh –, 
l’avènement de la modernité technoscientifique et sociétale (sociale, 
culturelle...), depuis la Renaissance et les Lumières, ouvre un autre 
chapitre. Ce dernier connaît une phase d’intensification considérable 
avec les derniers développements du numérique et de l’IA, associés à de 
profondes transformations des sociétés occidentales. À mesure que la 
domination de l’homme sur la nature augmente, résultant de sa capacité 
à lui obéir par la connaissance et l’utilisation de ses lois, ses rêves de 
magicien et son rejet du « donné » (Arendt) montent en puissance.  

Bien évidemment, les formes sociétales ont considérablement varié dans 
le temps et dans l’espace, avec des rebonds, des reculs et des avancées, 
des stagnations et des disparitions – sans oublier les guerres endémiques 
entre collectifs humains. L’humanité a failli disparaître dans les temps 
les plus reculés, son existence étant menacée par les forces naturelles 
externes (climat, prédateurs, famines) et internes (épidémies, maladies 
diverses, mortalité infantile) et son espérance de vie à la naissance était 
très réduite. Passés ces goulets d’étranglement, le « singe magicien » a su 
rebondir et inventer de nouveaux outils de manière d’abord très lente, 
puis de plus en plus rapidement et de manière cumulative avec diffusions 
et emprunts entre collectifs humains : écriture, agriculture et élevage, 
construction des premières villes, outils, arts et sciences, religions offrant 
un point d’appui métaphysique et des lois d’organisation sociale. Ensuite, 
en Europe d’abord, par le dégagement progressif de l’emprise religieuse 
et la maîtrise de plus en plus grande de la nature sous toutes ses formes. 
Jusqu’au point où des sociétés autonomes et puissantes défient le réel 
dans des proportions inouïes et avec des outils inconnus à ce jour. 
On les voit déjà à l’œuvre chez Francis Bacon lui-même, notamment dans 
son utopie La nouvelle Atlantide (1627) dont voici un extrait : « Prolonger 
la vie. Rendre, à quelque degré ́, la jeunesse. Retarder le vieillissement. 
Guérir des maladies réputées incurables. Augmenter la force et l’activité ́. 
Transformer la stature. Transformer les traits. Augmenter et élever le 
cérébral. Métamorphose d’un corps dans un autre. Fabriquer des espèces 
nouvelles. Transplanter une espèce dans une autre. Rendre les esprits 
joyeux, et les mettre dans une bonne disposition »1. Le programme du 
transhumanisme et du développement personnel s’y trouve en germe, ce 
que ne mentionne curieusement pas Gérald Bronner.  

Nous y sommes donc arrivés, et le « papillon transhumaniste » étant issu 
de la « chenille des lumières » comme l’analyse Julien Gobin dans 
L’Individu fin de parcours ? Le piège de l’intelligence artificielle (2024) cité, 
lui, par Bronner et recensé sur ce site. Car, écrit le sociologue, « notre 
capacité à nous projeter dans la cinquième dimension et la permanence 
de notre désir infini scellent un piège qui caractérise notre espèce et 
prend, dans le monde contemporain, un aspect tout à fait singulier ». 

 
1 Cité dans le remarquable livre de Pierre-André Taguieff, Le sens du Progrès. Une 
approche historique et philosophique (2004) que j’avais recensé pour Etopia. 



Bernard De Backer, « Le singe magicien », Routes et déroutes, janvier 2026 
 

 5 

Avant d’aborder la seconde partie de son livre, titrée « Les assaillants du 
réel », avec des exemples très particuliers et singuliers de contournement, 
de croisements, de corruptions et de ductilisation du réel, Bronner 
analyse certains phénomènes transversaux actuels (du moins dans les 
sociétés occidentales). Il s’agit de repérer la permanence de la magie2 
dans les sociétés contemporaines pourtant « sorties de la religion » 
comme l’exprime le sociologue : « Mais que se passe-t-il lorsque les cieux 
sont soudain devenus vides et que plus aucun être imaginaire ne se tient 
quelque part sur les nuages pour accueillir notre pensée désirante ? ». 

Je les liste synthétiquement afin de garder de la place (et l’attention des 
lecteurs) pour la deuxième partie du livre. Après une réflexion sur la 
magie en citant le philosophe Alain, « La magie consiste toujours à agir 
par des signes en des choses où le signe ne peut rien », Bronner remarque 
que « La tentation qu’elle représente ne pèse jamais aussi lourd sur nous 
que lorsque nous sommes confrontés à une situation incertaine ». Il 
prend de nombreux exemples à l’appui, notamment le recours de chefs 
d’État occidentaux contemporains à des voyantes ou à des astrologues, 
comme ce fut le cas de Mitterrand, de Reagan ou de Giscard d’Estaing. 
On pourrait ajouter le cas emblématique d’Alan Turing, mathématicien 
de génie, père de l’informatique et de l’IA, qui eut recours à une voyante 
tsigane quelques jours avant son suicide (rencontre qui précipita peut-
être sa mort, selon des témoins). En d’autres mots, le désir de conjurer 
l’incertitude par la toute-puissance de la pensée désirante « magique » n’a 
pas disparu avec la mort des dieux ou de leurs succédanés (comme la 
croyance au Progrès ou à la « Fin de l’histoire »), bien au contraire. 

La dérégulation du désir 
Le premier thème transversal à notre époque est le changement du statut 
de l’enfant et les conséquences qu’il entraîne dans l’attitude des parents. 
Avec les effets qu’elle produit sur le premier en terme de refus du réel. 
Par une tout autre approche et d’autres références, médicales et 
démographiques, Bronner rejoint les constats fait notamment par des 
psychanalystes, tels Jean-Pierre Lebrun et de nombreux autres (dont 
Marcel Gauchet dans « L’enfant du désir » ou le sociologue Paul Yonnet).  

Les transformations démographiques en Europe débouchent sur une 
diminution du nombre d’enfants et la focalisation des parents sur un 
enfant de plus en plus souvent unique. Il est devenu davantage le centre 
de notre monde et beaucoup plus de temps lui est consacré (Bronner le 
documente par des statistiques significatives, comme dans d’autres 
parties de son livre, notamment sur le déclin du terme « progrès »). 
Consécutivement, cet enfant objet de toutes les attentions parentales 
devient « l’enfant roi » bien connu. Il est livré et encouragé à la toute-
puissance de son désir de petit singe magicien, qui devient « sans limite ».  

 
2 Le mot « magie » prend un sens très large chez Bronner. Il y inclut toutes formes 
de croyances, religieuses ou non, qui ont pour point commun d’offrir un appui 
symbolique et des moyens (rituels, voyance, prières...) d’agir sur le réel, là où il 
résiste à nos désirs et à nos savoirs. Dans le cas princeps de Gilgamesh, il s’agit de 
vaincre la mort. Dans celui des chefs d’État, de réduire l’incertitude et l’angoisse. 



Bernard De Backer, « Le singe magicien », Routes et déroutes, janvier 2026 
 

 6 

Le phénomène est illustré par le cas d’un enfant de 6 ans, Anthony 
Fremont, qui, dans les années 1960, règne comme un despote sur la 
petite ville de Peaksville dans l’Ohio. Bien que ce soit un personnage de 
fiction de la série fantastique américaine The Twilight Zone (1961), il 
incarne de manière extrême des phénomènes contemporains. Un enfant 
qui n’est plus puni et ne reçoit dès lors plus de « rappels du réel ». 
Comment ne pas penser à Donald Trump, dans une version adulte d’un 
narcissisme débridé, sans limite, déniant et défiant le réel (climatique, 
épidémiologique, scientifique, etc.). Le livre de Bronner commence 
d’ailleurs par lui : « J’aurais pu faire commencer ce livre en 2025 (...) la 
réélection de Donald Trump à la tête des États-Unis (...) La façon que 
Trump et son administration ont d’empêcher l’emploi de termes qu’ils 
jugent idéologiques dans le monde de la recherche universitaire, comme 
ceux d’"inégalité" ou de "climat", est un chemin pour refaçonner la réalité 
en soumettant la pratique scientifique au joug de l’idéologie ». 

D’autres transformations concomitantes (et qui viennent de loin, selon 
l’analyse de la sortie de la structuration sociale hétéronome – par essence 
hiérarchique et donc « verticale » – par Marcel Gauchet) sont notamment 
« l’horizontalisation de la société » et ses conséquences dans l’éducation 
qui font disparaître l’asymétrie entre le maître et l’élève, la sachant et 
l’apprenant, le parent et l’enfant. Et plus généralement l’abandon de la 
notion d’autorité (et d’antériorité) avec « l’éducation positive ». 
Phénomènes qui aboutissent à des normes internationales, dont la 
Convention des Nations Unies sur les droits de l’enfant. La famille devient 
« une expérience démocratique pour chacun de ses membres, y compris 
les enfants » (termes d’un rapport de la Commission européenne).  

Pour Bronner, au-delà de la discussion du bien-fondé de « l’éducation 
positive » (ou « l’école nouvelle »), ce qui l’intéresse, « c’est qu’elle est un 
signe tangible de la dérégulation du désir dans le monde contemporain, 
qui est la condition sine qua non de l’assaut donné contre l’ordre des 
choses. (...) Plutôt que d’insister sur le fait que le bambin a beaucoup à 
apprendre du réel et qu’il devrait le craindre, on mise sur l’inverse : c’est 
le réel qui doit apprendre de la spécificité de l’enfant. » (Bronner ibidem, je 
souligne). Bronner analyse les origines rousseauistes de l’Éducation 
nouvelle, ainsi que, plus largement, des projets utopiques de « formes 
sociales alternatives qui permettraient à chacun de retrouver sa nature 
réelle » contrariée par le contexte social. Comme on le sait, nombre de ces 
tentatives « se sont transformées en catastrophes, parfois violentes ». 
Telle la Colônia Cecila fondée au Brésil en 1890 et qui « entendait abolir 
la religion, les hiérarchies, l’argent, et s’aimer librement ». 

Plus globalement, et illustré par de nombreux slogans bien connus, 
notamment publicitaires – tels « Be yourself », « Think different », « Just do 
it », « Deviens ce que tu es », « Parce que vous le valez bien » – c’est le mot 
d’ordre « de trouver en soi les ressources oubliées ou dissimulées par une 
vie qui nous accable ». C’est le conformisme de la norme du hors norme, 
que l’on retrouve aussi dans des phénomènes corporels tel le tatouage. 
Comme le pointe Bronner, « c’est le monde en lui-même, et non pas 
seulement la société de classes, qui est déshumanisant ».  



Bernard De Backer, « Le singe magicien », Routes et déroutes, janvier 2026 
 

 7 

Ce mouvement est contemporain de la naissance du monde moderne, qui 
comprend deux faces solidaires : la techno-scientifique et la sociétale. Les 
sociétés européennes (car c’est bien d’elles qu’il s’agit dans ce cadre)3 se 
sont progressivement affranchies d’une vision religieuse de la nature et 
de la société, ce qui a permis l’essor des sciences exactes et des sciences 
humaines, mais également la sortie d’une conception hétéronome de la 
société. La déliaison de l’individu du groupe dans lequel il est incorporé 
(le holisme, mot utilisé par le sociologue indianiste Louis Dumont) est une 
composante de cette dynamique sur le long terme. 

Le paradoxe de ce mouvement, déjà pointé par Tocqueville, est que le 
relâchement de l’étreinte religieuse et sociale sur l’individu, ainsi que la 
hausse de son bien-être matériel, ne diminue en rien son désir de liberté 
et le sentiment de vivre dans un monde oppressant, bien au contraire. 
Comme le formule Bronner : « Rien ne garantit mieux la frustration que le 
fait d’espérer trop ». D’où l’obsession de « trouver son vrai moi » dégagé 
d’un environnement toxique, « l’une des grandes passions de notre 
époque » selon le sociologue, qui explique évidemment la croissance 
massive des pratiques de « développement personnel » et du New Age. 
Bronner cite dans ce contexte les recherches du sociologue belge Nicolas 
Marquis4, avec lequel j’avais co-dirigé en 2007 un dossier de La Revue 
nouvelle consacré au « Travail sur soi » – sujet que j’avais proposé sous 
ce titre dans la foulée de mes travaux antérieurs sur le New Age. 

Mais – et c’est là que surgissent « la mélancolie démocratique » et la 
« maladie du présent » – le détricotage de notre « moi social » pour 
exhumer notre « moi profond » risque de ne déboucher que sur du vide 
selon les mots de Gérald Bronner. Issue illustrée de manière positive, car 
dans le contexte religieux bouddhiste de la vacuité, par la voyageuse 
Alexandra David-Néel dans son roman La puissance du néant. 

Le piège du tapis du bonheur roulant 
La découverte du « vrai moi » et celle du bonheur ne sont en effet pas au 
rendez-vous, on s’en doutait un peu. Mais les entrepreneurs du bonheur 
personnel ne sont pas seuls en cause selon Bronner. Et c’est ici que son 
apport de sociologue des effets de la technologie et du numérique est 
précieux. Lisons-le : « Cet invariant de l’esprit humain qu’est la pensée 
désirante ne ferait pas valoir ses prétentions avec autant de fougue si elle 
n’était autorisée, en sus des conditions idéologiques, par des conditions 
technologiques. Il s’agit là d’une autre dérégulation : celle du marché 
cognitif. » À nouveau les deux faces de la médaille, en quelque sorte. 

 
3 Le cas des sociétés non-occidentales qui se sont modernisées de manière exogène 
par importation des sciences occidentales est différent. Car c’est souvent en 
conservant des structures sociales plus traditionnelles, qui n’ont pas dû être 
subverties pour produire les sciences de manière endogène. Que l’on pense 
notamment à la Chine, à l’Inde, au Japon ou au monde musulman. 
4 Notamment Du bien-être au marché du malaise. La société du développement 
personnel, PUF, 2014. J’avais de mon côté étudié ce sujet de manière plus globale 
vingt ans plus tôt dans le cadre d’une Maîtrise en sociologie en 1996, ce qui avait 
notamment débouché sur un article publié par La Revue nouvelle la même année. 



Bernard De Backer, « Le singe magicien », Routes et déroutes, janvier 2026 
 

 8 

Et, ajoute Bronner, « La coïncidence de ces deux évènements majeurs 
[idéologique et technologique] conduit à la situation contemporaine ». Qui 
aboutit à l’insatisfaction selon la métaphore du hedonic treadmill, « le 
tapis du bonheur roulant » : « on marche, mais le tapis reculant, on fait 
du surplace » (selon l’économiste Claudia Senik dans le bien nommé 
L’économie du bonheur)5. Le désir augmente en même proportion que les 
gains. « Par conséquent, ce qui est d’abord perçu comme une joie, devient 
rapidement une norme... qu’il s’agit de dépasser pour retrouver de la 
joie ». Bref, comme dit la sagesse populaire, « les gens ne sont jamais 
contents », et le « toujours plus » (surtout « plus que les autres »).  

Sauf que les moyens et les capacités technoscientifiques augmentant, 
l’accroissement de la norme à dépasser devient de plus en plus 
dangereux et s’attaque aux limites du réel en désirant au-delà du 
possible. C’est bien le sujet du livre. Le bonheur s’éloigne à mesure que 
nous nous rapprochons de lui. C’est le supplice de Tantale, rappelle 
Bronner, ce qui montre que ce fait est connu depuis longtemps : « Tantale 
est placé au milieu d’un fleuve et sous des arbres fruitiers, mais le cours 
du fleuve s'assèche quand il se penche pour en boire, et le vent éloigne 
les branches de l'arbre quand il tend la main pour en attraper les fruits ».  

Mélancolie démocratique et maladie du présent 
Le constat d’une « mélancolie démocratique » date de Tocqueville dans De 
la démocratie en Amérique (1835 et 1840), car, selon lui, la frustration est 
l’élément central de la démocratie : « Quand l’inégalité est la loi commune 
d’une société, les plus fortes inégalités ne frappent point l’œil ; quand 
tout est à peu près de niveau, les moindres le blessent (...) C’est à ces 
causes qu’il faut attribuer la mélancolie singulière que les habitants des 
sociétés démocratiques font souvent voir au sein de leur abondance. » Et 
cette mélancolie, selon Bronner, est amplifiée par notre modernité 
technologique car elle donne à voir les moindres inégalités, notamment 
par le biais des réseaux sociaux (les photos de vacances plus ou moins 
truquées, le nombre de « like » et de « followers », les commentaires...). 

Bronner note que la France est un des pays les plus pessimistes du 
monde selon divers sondages, alors que des pays menacés par la guerre 
et la famine comme le Nigéria ou l’Irak se révèlent plus optimistes. C’est 
que les Français connaissant un niveau et une qualité de vie (paysages, 
infrastructures, patrimoine, éducation, sécurité sociale...) très au-dessus 
de la moyenne, vivent dans la crainte... du déclassement et donc d’avoir 
« moins que les autres ». Ce que résume la formule ironique de Sylvain 
Tesson : « La France est un paradis peuplé de gens qui se croient en 
enfer ». Ajoutons à cela que la modernité technologique nous conduit « à 
espérer au-delà du raisonnable et à toujours être insatisfaits ». 

 
5 La citation complète de l’économiste : « Quelqu’un qui change d’emploi pour 
gagner un meilleur salaire sera heureux quelque temps, il aura plus que ce à quoi il 
était habitué ; mais au bout d’un moment, son niveau d’exigence aura aussi 
augmenté, supprimant l’écart initial. Autrement dit, nous sommes pris au piège du 
hedonic treadmill – le tapis du bonheur roulant, on marche, mais le tapis reculant, 
on fait du surplace. » 



Bernard De Backer, « Le singe magicien », Routes et déroutes, janvier 2026 
 

 9 

La situation semblant inextricable, il ne reste plus qu’à « corrompre le 
réel » écrit Bronner en citant un slogan de mai 68 : « Soyons réalistes, 
demandons l’impossible ! ». Mais l’accroissement de la connaissance et 
de la capacité technoscientifique de dominer la nature se paye du prix 
d’une division extrême du savoir et, par conséquent, d’une perte de 
maîtrise personnelle par délégation aux spécialistes. Comme l’écrivait 
déjà Max Weber en 1917 : « Le sauvage (...) connaît incomparablement 
mieux ses outils (...) L’intellectualisation et la rationalisation croissantes 
ne signifient donc nullement une connaissance générale croissante des 
conditions dans lesquelles nous vivons. » (Le savant et politique). Ce 
processus s’est accéléré depuis cette analyse : nous ne maîtrisons ni ne 
connaissons notre voiture, notre smartphone, notre aspirateur...  

Le surgissement de l’IA en rajoute une couche. Qui sait encore ce qui se 
passe dans la black box de la machine intelligente que nous ne pouvons 
même plus localiser ?  Les hommes gagnent « en sécurité matérielle ce 
qu’ils perdent en confort cognitif. Leur assiette est bien remplie, mais leur 
ciel est vide » résume Bronner. Ce constat est encore plus fort quand le 
désenchantement du monde (expression de Max Weber reprise par 
Gauchet dans son livre éponyme) a atteint la notion de Progrès qui nous 
promettait des lendemains qui chantent. Nous sommes réduits au 
présent, la perfection des origines sacrées et l’avenir radieux des religions 
séculières nous ayant quittés. Nous voilà dans « la maladie du présent ». 

C’est ici qu’intervient l’image de couverture du livre de Gérald Bronner, 
Saturne dévorant l’un de ses fils par Goya. Sans détailler l’histoire de 
Saturne et des Saturnales, pointons que ces dernières étaient des fêtes 
semblables au Carnaval, durant lesquelles les rapports entre maîtres et 
esclaves étaient inversés. L’histoire des rapports humains avec la nature 
sont en quelque sorte des Saturnales à l’échelle temporelle. D’esclave, 
l’homme a imaginé devenir maître de la nature et dès lors inverser leurs 
rapports. Mais souvenons-nous à nouveau de la phrase de Francis 
Bacon : « On ne peut vaincre la nature qu’en lui obéissant ».  
Revenons à Saturne, version latine du grec Cronos. Après avoir détrôné 
son père en l’émasculant, il dévora ses enfants pour éviter qu’ils ne le 
détrônent à leur tour. Il tua donc le passé et l’avenir et illustre 
métaphoriquement « la maladie du présent ». Pour Bronner, la fin de 
notre croyance au Progrès (qu’il étaye par la diminution de l’usage du mot 
dans la littérature occidentale) est la conséquence du sentiment de perte 
de contrôle sur notre environnement, notamment en raison de la 
mondialisation et de la technologie. Ce sentiment d’impuissance d’origine 
multifactorielle est convergent. On peut y ajouter un facteur de fond qui 
s’y associe de multiples façons : la sortie de la religion séculière du Progrès 
et de ses avatars libéraux (la main invisible du marché) ou marxistes (la 
loi de l’Histoire ou Madame H, comme écrivait Régis Debray). Le 
complotisme est un des modes de lutte contre la maladie du présent, car 
il veut plier le réel à une narration qui réconforte, échapper au « terrible 
fardeau de la liberté » et à la « fatigue d’être soi ». Mais plutôt que de 
renoncer, d’autres partent À l’assaut du réel de manière radicale. La 
seconde partie du livre leur est consacrée. Elle lui donne son titre. 



Bernard De Backer, « Le singe magicien », Routes et déroutes, janvier 2026 
 

 10 

Portraits groupés d’assaillants 
Je ne ferai, comme annoncé plus haut (et dans le titre de cet article), 
qu’un résumé de cette seconde partie qui est la plus fournie du livre de 
Gérald Bronner. Son objet est de dresser une liste raisonnée de portraits 
de groupes et de personnes qui « s’attaquent au réel » dans le contexte 
historique, idéologique et technologique que je viens d’esquisser. L’auteur 
analyse à dessein les cas les plus extrêmes, des « curiosités sociales » 
représentant des pointes avancées d’un iceberg qui donnent une idée de 
ce qui peut suivre, mais aussi de ce qui se passe dans les « eaux 
profondes » de notre civilisation. Tout comme la science-fiction a bien 
souvent anticipé des tendances du monde à venir (ce qu’avait souligné le 
philosophe Olivier Rey dans Une folle solitude. Le fantasme de l’homme 
auto-construit, Seuil, 2006). Ce qui permet aussi une prise de conscience 
de ce qui pourrait venir et des moyens à mobiliser pour y faire face. 
Gérald Bronner demeure optimiste sur les capacités de l’homme. 

Les assaillants sont regroupés en quatre types majeurs : 1) ceux qui 
contournent le réel ; 2) ceux qui croisent les flux de la fiction et du réel ; 
3) ceux qui corrompent le réel ; 4) ceux qui « ductilisent » le réel. Nous 
prendront souvent un seul exemple – il y en a beaucoup d’autres dans le 
livre – de chacune de ces formes, après en avoir défini les traits généraux. 

Les contourneurs tentent d’éviter les sanctions du réel en s’évadant et en 
trouvant des refuges. Ou en se bouchant les organes sensoriels comme 
les trois petits singes (sino-japonais d’origine). C’est, mutatis mutandis, 
le « je n’en veux rien savoir » ou « la passion de l’ignorance ». Les plus 
connus sont les hikikomori (« ceux qui reculent et restent à l’intérieur »), 
ces jeunes Japonais qui s’enferment dans leurs chambres pendant des 
mois, voire des années. Ils se cloîtrent dans leur domicile pour ne pas 
affronter la vie au dehors. Bien entendu, cette solution n’est viable que si 
une âme bienveillante s’occupe d’eux, le plus souvent la mère6. Elle est 
aussi (ce que Bronner ne dit pas) très imprégnée de culture japonaise 
dont les maisons ont la plupart du temps les fenêtres closes selon le 
dicton bien connu : « Bonheur dedans, démons dehors ». Cette issue est 
moins praticable aux Pays-Bas : les maisons y sont la plupart du temps 
sans rideaux. Mais le phénomène existe sous d’autres formes, comme les 
Bamboccioni en Italie, les Tanguy en France, d’autres aux USA. Être 
autonome et s’accomplir soi-même leur paraît exténuant. Ils abolissent 
la cinquième dimension et vivent dans un présent généralisé. C’est le « I 
would prefer not to » du Bartleby de Melville, repris par le psychanalyste 
Jean-Pierre Lebrun comme symptôme de la subjectivité contemporaine. 
Bronner repère plusieurs autres manifestations de ce type. Voir le livre. 

Ceux qui croisent les flux entre fiction et réel altèrent de ce fait le réel. Un 
exemple emblématique et la fictosexualité. À nouveau, l’exemple choisi 
est japonais : le cas d’Akihiko Kondô qui s’est marié le 4 novembre 2018 

 
6 Gérald Bronner raconte que ce fut le cas de son oncle maternel, qui vécut toute sa 
vie reclus chez sa mère et aux crochets de celle-ci. « À force de tenir à distance la vie 
et ses incertitudes hors des quinze mètres carrés de sa chambre, il est mort avant 
ses 60 ans sans avoir jamais vécu ». 



Bernard De Backer, « Le singe magicien », Routes et déroutes, janvier 2026 
 

 11 

en grande pompe (marche nuptiale de Wagner comprise) avec Miku 
Hatsune, une poupée de chiffon à la voix synthétique qui représente une 
star numérique. C’est le mariage avec un héros de fiction, ce qui n’est 
pas une nouveauté : Taichi Takashita avait demandé en 2008 au 
gouvernement japonais de pouvoir convoler avec un personnage 
imaginaire. Une fois de plus, c’est au Japon, et Bronner ne parle pas de 
la cosmologie animiste de ce pays et de sa présence dans les manga et 
les dessins animés (Miyazaki est très animiste). Il est congruent avec la 
culture japonaise qu’un personnage de fiction soit doté d’une intériorité, 
pour parler comme Descola (on ne sait cependant pas si les Achuar 
d’Amazonie se marient avec des singes laineux...). Le mariage d’Akihiko 
Kondô fut cependant réprouvé par sa famille et il risquait le licenciement. 
L’ancien Premier ministre Tarō Asō était cependant présent au mariage. 
D’autre part, l’anthropologue John Caugey, cité par Bronner, remarque 
que de nombreuses « relations fantaisistes » liant de vrais individus à des 
personnages imaginaires ont existé à travers l’histoire humaine. Mais il 
n’empêche, le phénomène de la fictosexualité (ou fictoromance), qui 
déborde les frontières de l’Archipel japonais, est en extension. Comme le 
phénomène des chatbots de l’IA comme Eliza, auquel succomba un 
chercheur belge en 2023. Le refus des aléas et des incertitudes du réel 
conduit à ces romances sans autrui. L’exemple de Trump représente pour 
Bronner une incarnation paradigmatique de mélange entre réalité et 
fiction, ceci tout au long de sa vie et carrière. 

La corruption du réel consiste à « se ménager une fenêtre pour le regarder 
sous l’angle que l’on désire. Ce n’est pas croire ce que l’on voit mais voir 
ce que l’on croit » (allusion à la phrase de Péguy : « Il faut toujours dire 
ce que l’on voit. Surtout, il faut toujours, ce qui est plus difficile, voir ce 
que l’on voit »). Cela débouche sur la prolifération de la désinformation 
(théories complotistes, pseudo-sciences médicales, climato-scepticisme, 
etc.) qui serait, selon l’enquête du Global Risk Perception Survey 
rapportée par Bronner, « une préoccupation majeure à court terme 
surpassant les crises climatiques ou les flux migratoires ». Le cadre de 
partage de connaissance ou « socle épistémique commun » serait en train 
de se désintégrer, ce qui empêche de résoudre des problèmes collectifs. 
L’on pense évidemment à la « politique climatique » de Trump qui se retire 
ce janvier 2026 de 66 organisations internationales, dont le GIEC et la 
Convention-cadre des Nations Unies sur les changements climatiques. Il 
s’agit donc de se mettre « à l’abri du réel » en produisant des savoirs 
alternatifs qui le font correspondre à nos désirs au niveau national 
comme aux USA ou individuel par les « bulles cognitives » des réseaux 
sociaux. Le phénomène n’est pas nouveau en soi, mais il est exacerbé par 
les nouvelles technologies. Le « singe magicien » dispose de plus d’outils 
qui sont par ailleurs beaucoup plus rapides et de moins en moins régulés. 
Une fausse information se propage aujourd’hui à la vitesse de la lumière. 
Par ailleurs, la très grande concentration du pouvoir des « influenceurs » 
leur donne un avantage concurrentiel, leur visibilité étant accentué par 
le phénomène des « like » qui les hisse au sommet. Ici aussi, l’IA risque 
d’accentuer le phénomène (elle le fait déjà) par absence de régulation. 
D’autant qu’elle envahit le Net avec nos œuvres transformées par elle. 



Bernard De Backer, « Le singe magicien », Routes et déroutes, janvier 2026 
 

 12 

Ceci nous conduit à ce que Bronner nomme la « ductilisation du réel », 
soit la croyance en sa modification par la seule volonté de « faire advenir 
un monde meilleur par la pensée positive ». Il suffit « d’y penser très fort », 
si possible collectivement, pour que cela arrive. Dans ce cas également, 
ce n’est pas nouveau. Qui ne se souvient d’une époque où l’on nous 
demandait de « prier très fort » pour que nos vœux soient exaucés ? Et 
s’ils ne l’étaient pas, c’était parce que nos prières manquaient de force et 
de conviction7. Mais pas que les prières fussent sans effets sur le réel. Le 
fond de cette croyance est que le réel est malléable (d’où « ductilisation » 
ou assouplissement du réel), non plus par l’entremise d’un Dieu caché, 
mais par la seule force de la pensée des humains. Le premier exemple 
que prend Bronner est à partir d’un congrès de sociologie à Ottawa 
auquel il assistait en 2024 et qui opposait les tenants d’une science 
universelle, certes d’origine occidentale mais avec de nombreux apports 
extérieurs, et ceux d’une « science située » (la standpoint theory) et 
appellant à « décoloniser la science » voire « son esprit ». Cette vision a 
pour conséquence de nier l’universalité de la science – fondée sur des 
protocoles de recherche rigoureux et sur sa confrontation au débat et à 
l’épreuve du réel – au bénéfice de savoirs « situés » qui répondent au 
wishful thinking collectif de communautés savantes identitaires Et qui 
peuvent être, par la force de l’histoire, très imprégnées de magie ou de 
religiosité. Mais cela ne concerne pas que « la race » mais aussi le genre 
et l’orientation sexuelle, le reproche fait à la prétention à l’universalisme 
étant de cacher un discours « masculin, blanc et hétérosexuel », comme 
l’avance Sally Haslanger dans un livre au titre éloquent : Résister à la 
réalité. C’est la contestation « wokiste » ou « décoloniale » bien connue. 
Bronner développe longuement ce type d’assaut contre le réel sous forme 
de rejet de l’universalité scientifique, avec de multiples exemples, 
d’autant qu’elle le concerne comme scientifique. La place nous manque 
pour en rendre compte (mais nous l’avons déjà fait en partie ailleurs). 

L’exemple conclusif de cette seconde partie foisonnante du livre concerne 
un rejet extrême du réel humain, de la division sexuelle et de l’altérité 
des personnes : le mariage avec des objets, puis avec soi-même. Après 
avoir évoqué le phénomène de l’objectophilie, soit la passion amoureuse 
pour des objets qui peut aller jusqu’à épouser le mur de Berlin (le cas de 
la fondatrice du mouvement)8, une barrière de bois ou la tour Eiffel chez 
ses partisans, Bronner décrit une autre situation. Celle de personnes qui 
souhaitent atteindre « le stade ultime de la non-binarité » et se marient à 
elles-mêmes. Au Japon (encore), il existe même une agence matrimoniale 
de solo wedding qui propose d’organiser des automariages. Sophie 
Tanner, une britannique, avait convolé en noces avec elle-même en 2015, 
à l’église au bras de son père. Le mannequin brésilien Cris Galera fit de 
même, puis divorça après quatre mois. Le réel se venge même « chez soi ». 

 
7 Un phénomène similaire est à l’œuvre en psychanalyse (ou dans d’autres formes 
de psychothérapie d’une matrice similaire). Si la cure ne donne pas les effets 
escomptés, c’est parce que le patient résiste, qu’il n’a pas assez « perlaboré », et non 
pas parce que la théorie freudienne et sa pratique seraient inefficientes. 
8 La suédoise Eija-Ritta Eklöf, qui se fit rebaptiser Eija-Ritta Berliner-Mauer. 



Bernard De Backer, « Le singe magicien », Routes et déroutes, janvier 2026 
 

 13 

Où va le singe magicien ? 
Il est temps de sortir de ce livre en nous demandant où peut nous mener 
cet assaut contemporain du réel. Risquons-nous de rester dans ce qu’il 
décrit, ou de nous diriger vers bien pire (ou mieux) ? Car, dit Bronner, 
« Face à une cinquième dimension qui déploie ses ailes jusqu’à l’infini, le 
singe magicien ne sait plus où donner de la tête ». Car plus le choix est 
grand, plus la décision est difficile comme le montre notamment une 
expérience d’achat face à des stands comportant peu ou beaucoup de 
confitures. Plus le choix est grand, moins l’acte d’achat se produit. 
Bronner commente : « L’ouverture des possibles [par la technoscience 
associée à notre autonomie de modernes] met en crise notre système de 
décisions et d’actions (...) Plus il y a d’opportunités, plus la crainte d’en 
perdre nous pétrifie ». D’où le danger que « la pensée désirante se 
recroqueville sur elle-même sous la forme de subjectivité radicale ».  

Mais une autre possibilité que le retrait total (comme les hikikomori) est 
la volonté de domination absolue de la nature, et notamment de la mort. 
Non pas le retrait du réel mais une négation de celui-ci en refusant les 
assignations biologiques par une transformation technoscientifique 
radicale. L’idéologue majeur de ce projet transhumaniste est Raymond 
Kurzweil qui, selon Bronner, est « l’un des personnages marquants de 
notre histoire contemporaine ». Petit génie dès l’enfance, il est très affecté 
par la mort prématurée de son père, à l’âge de 58 ans, et conçoit le projet 
de défier la mort afin de ressusciter Fredric Kurzweil. L’IA, prophétise-t-
il, deviendra une « singularité » en 2045, s’auto-alimentera et dépassera 
l’intelligence humaine. L’homme fusionnera avec les IA et pourra 
télécharger sa conscience dans un système informatique, être quitte de 
son corps (David Le Breton en parlait déjà dans son Adieu au corps publié 
en 1999). En un mot, il réussira là où Gilgamesh a échoué. Mais il y a 
bien mieux : le projet extropianiste qui veut mettre fin à l’entropie, la 
tendance de notre univers à aller « vers un état infini de dispersion et de 
désagrégation ». En un mot : maîtriser la totalité de l’univers matériel.  

Gérald Bronner, après avoir décrit d’autres projets dans ce cadre, termine 
son livre l’analyse de la dimension religieuse du transhumanisme. Tout 
comme chez Jules Verne, la volonté d’aller « vers l’avant » dans la maîtrise 
totale du globe se termine bien souvent par un « grand bond en arrière » 
vers l’Âge d’or supposé des origines. Mais chez Verne, cet accès à l’absolu 
se termine la plupart du temps par une catastrophe ou par la folie, 
comme celle qui s’empara du capitaine Hatteras lorsqu’il atteignit le pôle 
Nord. Le réel se rebiffe et donne une claque au héros qui ne lui obéit pas. 

Bernard De Backer, janvier 2026 

Sources 

Bronner Gérald, À l’assaut du réel, PUF, 2025 
Bronner Gérald, Exorcisme, Seuil, 2024 
Bronner Gérald, Apocalypse cognitive, PUF, 2021 
De Backer Bernard, « Déverrouiller la porte de l’intérieur ? », La Revue 
nouvelle, dossier « Le travail sur soi », 2007 



Bernard De Backer, « Le singe magicien », Routes et déroutes, janvier 2026 
 

 14 

De Backer Bernard, « New Age : entre neurone mystique et monade 
planétaire », La Revue nouvelle, 1996 
De Backer Bernard, « Un nuage dans le ciel de la haute modernité. Les 
promesses du Verseau et les impasses de la construction réflexive de 
soi », Groupe de sciences sociales des religions, Université de Louvain, 
octobre 1995 
De Backer Bernard, Utopie et historicité chez Jules Verne, Université 
catholique de Louvain, 1977 
Gauchet Marcel, « L’enfant du désir » dans le dossier « L’enfant 
problème », Le Débat, 2004/5  
Gauchet Marcel, « De "l’enfant du désir"  à "la crise de l’individuation". 
L’impossible entrée dans la vie, Temps d’arrêt, 2008 
Gobin Julien, L’Individu, fin de parcours ? Le piège de l’intelligence 
artificielle, Gallimard, 2024 
Lebrun Jean-Pierre, Un monde sans limite. Essai pour une clinique 
psychanalytique du social, Erès, 1997. 
Melman Charles, L’homme sans gravité. Jouir à tout prix (entretiens avec 
J.-P. Lebrun), Denoël 2002 
Lebrun Jean-Pierre, La perversion ordinaire. Vivre ensemble sans autrui, 
Denoël, 2007 
Sur Routes et déroutes 
Croquer la pomme de l’IA (1), août 2025 
Croquer la pomme de l’IA (2), octobre 2025 
Chenille des lumières et papillon transhumaniste, avril 2024 
La psychanalyse au risque du social, 2007 
La perversion ordinaire (titre original sur Etopia, « Jean-Pierre Lebrun et 
les conséquences subjectives de l’autonomie »), décembre 2007 
L’autonomie à l’épreuve d’elle-même, 2007 
David Le Breton ou « la connaissance par corps », 2000 


